

ISSUE #031 · MONSEY: Candle Lighting - 7:51 · Shabbos Ends - 8:59 · May 18, 2019 - 13 Iyar, 5779 · BS"D









**DIVREI TORAH PRINTED & DISTRIBUTED BY RAMAPOST** 

### PARSHAS EMOR

## EVENTS THIS WEEKEND!

#### **THIS FRIDAY NIGHT:**

ONEG SHABBOS - TISH WITH THE BIALE REBBE

#### THIS SUNDAY:

KOLLEL LOMDEI SHAS PARLOR MEETING

SEE INSIDE FOR







ענפי ארז :coming soon

**ALL NEW** ORIGINAL CONTENT



















**ENGLISH**DIVREI TORAH

TIV HAKEHILA · SHVILEI PINCHAS · AREIVIM · MIZMOR L'DOVID · PENINIM ON THE TORAH

KINDER TORAH · PARSHA PSHETEL · RAV BRAZIL · ZERA SHIMSHON

## SPONSOR A DVAR TORAH

#### SPONSOR AN ENTIRE WEEK FOR \$360

#### Following Daas Torah, Ramapost is sharing the opporuntity to sponsor weekly Divrei Torah.

The following publications are read by hundreds of people every Shabbos. Sponsor an individual Dvar Torah or the entire collection, in the zechus of a choleh, l'eiluy nishmas, or for someone in need. A small message can be put on the Dvar Torah of your choice which will be distributed across Monsey and online.









YOU ARE CORDIALLY INVITED TO A



# PARLOUR eeting

כולל לומדי ש"ס

ראש הכולל ר' זאב קושיצקי שליט"א



SUNDAY, MAY 19<sup>TH</sup> 2019 AT 8PM

at the home of MR. AND MRS. BENZION RETTER 23 LAWRENCE PL. CHESTNUT RIDGE, NY 10977

Guest SPEAKER TZVI MOSHE LANGER שליט"א

דברי ברכה ר' זאב קושיצקי שליט"א

YOU CAN DONATE TO OUR TAX DEDUCTIBLE ORGANIZATION AT SECURE.CARDKNOX.COM/ KOLLELLOMDEISHAS



MR. & MRS SHLOMO & SARAH GOLOMB

27 ROBLE RD. SUFFERN NY 10901, At 9:30 pm

Women section open

Come and invite your friends to this holy event with singing and dancing

Havdalah Motzai Shabbos with Klezmer will be held @ 9:35 pm at the address above

THE REBBE WILL BE SHARING HIS VALUABLE TIME WITH INDIVIDUALS **TILL TUESDAY NIGHT MAY 21** 

AT 11 JAY COURT MONSEY, NY 10952

For appointments and information please call:

TEL. 917-272-4045

bialebneibrak@gmail.com

#### **Biale Rebbe of Bnei Brak arrives to MONSEY**

#### ONE OF ISRAEL'S GREATEST RABBIS, RENOWNED FOR HUNDREDS OF PHENOMENAL MIRACLES

Hardly a year has passed since the Biale Rebbe of Bnei Brak has visited MONSEY, yet hundreds are excitedly anticipating the return of their revered Rebbe. Each year when the Rebbe arrives in Monsey, where he lodges, the place becomes a public source of attraction as hundreds of people of various standards and types gather. The house becomes a hive of activity as lawyers, doctors, lay leaders, rabbis, educators and teachers, ranging from Hassidic to modern orthodox mingle as they flock to the Rebbe's house. From early morning until the small hours of the night the streets resound with miraculous tales of unnatural miracles seen and experienced firsthand as a result of the Rebbe's blessing.

Recently, large rallies of prayer were held throughout the world. Thousands prayed for the Rebbe to heal from his illness. The Rebbe was hospitalized following a heart attack where he received medical treatment. From all over people were heard praying for the Rebbe's well-being. Rabbis called to their congregations to pray for the Rebbe, young and old were united in tearing the heavens apart for "their" Rebbe.

What is his secret? What is it that pulls so many people to seek his presence again and again? What is it that causes thousands of people from different backgrounds to seek the Rebbe? What is it that brings people with no semblance to Chassidim to cleave to the Rebbe with all their might, involving him in every move they take in life? At every occasion, be it happy or sad their first phone call is to include the Rebbe! What is it that unites young boys and elderly, kehillah leaders and American high profile political figures alike to swarm to the Rebbe?

#### THE FAMOUS STORY

Last year the community of Long Island was ablaze with the following amazing story: the young man who was the cause of this uproar was a chasan who revealed the story to his guests at his own engagement party. This young man – son of a respectable family residing in the area has a friend who became engaged immediately after receiving a blessing from the Rebbe the previous year. And so, he decided to try the same "tactic" and went to visit the Rebbe to receive a blessing to find his destined match. When he came to the Rebbe, the Rebbe told him that if he is meticulous about a certain mitzvah for the duration of forty days he will immediately become engaged to be married. This young man was shocked at how the Rebbe whom he had never met before knew exactly what mitzvah he was lax about, accepted the "deal". He began to fulfill the required mitzvah steadily but on the 22<sup>nd</sup> day he forgot! The same thing happened twice more. However, on his third try he managed to stay focused on the mitzvah for forty successive days. On the fortieth day a relative contacted him to suggest the girl with whom he eventually became engaged. Now, during his engagement party he explained to his guests how come "I am standing here right now in the merit of the blessing from the Biale Rebbe Shlita from Bnei Brak.

The power of the Rebbe's blessing is well known in Central Manhattan. Many resident's have their own unbelievable story to share. Two years ago, the Rebbe received the public in the home of a well known business man who was close to reaching his fortieth birthday – a bachelor. Prior to bidding him farewell the host brought the Rebbe a bottle of whisky wishing to drink lechaim with the Rebbe. The Rebbe returned the bottle saying "save this whisky for next year. Next year when I will return we will drink lechaim together with your wife! The following year, at the time of the Rebbe's visit to Manhattan this young man was a newlywed of one week!!!

An honorable Rabbi relates as follows: "I was in contact with a couple, a chasan and kallah who had a certain problem of whom no one beside for the couple and myself knew about. Prior their wedding they went to receive a blessing from the Biale Rebbe. The Rebbe who had never met them before informed them of their problem. Ever since, I have yet to make a decision without consulting the Rebbe!"

#### **"GO PROPOSE NOW"**

Many young couples are waiting to meet the Rebbe. Each one shares his own tale. The first one tells us: I was in the middle of dating seriously and I had doubts, I could not decide. I consulted my uncle who is a smart man and he in turn directed me to the Rebbe. I arrived at the Rebbe's lodgings where tens of people were waiting to be seen. When my turn arrived the Rebbe greeted me as if I was the first he was seeing today... The Rebbe listened carefully weighing my question seriously. Finally, he proclaimed. "The Yetzer Hara loves to instill doubts into single people's mind when the right match is in question! This girl is your true match there are no doubts, so when are you going to propose?!" the Rebbe told me to leave immediately to inform her of our engagement. Thank G-d I listened to the Rebbe and now we are both here!

Many share similar stories how the Rebbe finalized their engagement. Young couples who were having shalom bayis issues and with the Rebbe's mentoring restored marital harmony and happiness to their homes. These stories mingle with stories of business men who reaped great success after receiving the Rebbe's blessing. Childless couples who had all but lost hope were blessed with children. People who were being harassed by the legal system and could not sleep at night from fear were miraculously straightened out after receiving the Rebbe's blessing. So, it is really no surprise or wonder at the crowds waiting to meet the Rebbe.

One Friday afternoon, ten minutes to candle lighting, the phone rings. The gabbai answers, and listens as a respectable man, executive of a chain of nursing homes throughout the country worriedly informs him of a sudden inspection which has just arrived. The Rebbe shlita tells the gabbai to tell him not to worry. The Rebbe who is at the time in California tells the gabbai to invite the caller to Melava Malka seuda and "bring with him good

tidings". Needless to say, on Motzei Shabbos the man came to the Rebbe's Melava Malka and related to the entire assembly how the Rebbe's blessing resulted in a miraculous turn of events.

#### THE REBBE SHLIT"A

Twenty-two years ago, The Rebbe was barely in his early thirties when the yoke of leadership of Biale chassidus Bnei Brak was thrust upon him. His greatness and guidance reached far beyond the borders of Bnei Brak as the Rebbe chose to draw his brethren from all over the world close to him by encouraging and helping them. The Rebbe is leader and mentor of a most respectable chassidus which is centrally based in Bnei Brak and has branches in Jerusalem, Beitar Eilit, Ashdod, Bet Shemesh and Modiin Eilit. This has added a new \old hue to the leadership of Biale chassidus. Every day hundreds of people from varying backgrounds, Sephardim and Ashkenazim alike. Ultra orthodox and those who have just donned a kippa, from Cholon to Bat Yam, Beer Sheba to Eilat all stream to one address. This Young Rebbe who was barely elected as Rebbe opened his door and his heart to the whole of klal yisrael. The Rebbe dedicates hours upon hours of his precious time to klal yisrael. Welcoming them with his compassionate heart and warm smile. People enter his room carrying a heavy load of troubles and worries however when they leave they are lighthearted and hopeful.

Biale Chassidus' holy lineage stems from the holy sage Rabbi Yaakov Yitzchok from Peshischa. This revered tzaddik lived some two hundred years ago and was known to all as the "holy Jew" – 'The Yid Hakudosh' from Peshischa. He was a disciple of the holy "Chozeh of Lublin" who was the fourth generation of disciples of the holy Baal Shem Tov. The Yid Hakodosh was the greatest of Polish Rabbis, and the Rabbi to the leaders of Gur, Kotzk, Alexander and other great luminaries. Generations of tzaddikim in succession continued the tradition of the "Yid Hakodosh". This chain was continued from father to son until the flame was rekindled in our generation by the holy tzaddik and Rebbe – Reb Yechiel Yehoshua from Biale, may his holy memory be blessed. He was the grandfather of our revered Rebbe, a direct descendent, fifth generation of the Yid Hakudosh.

#### The Chelkas Yehoshua

Prewar Poland boasted of the Rebbe's grandfather, Reb Yechiel Yehoshua Ztzk"l as one of its greatest leaders. However, his fame reached a pinnacle during the terrible holocaust when he uncompromisedly sanctified Hashem's name, first in occupied Poland and later in the freezing Siberia. His selflessness was indescribable. When he reached Israel all the great Rabbis acknowledged him as a great tzaddik. He was defied and honored as an angel in a mortal world.

#### The Lahavas Dovid

Next in line was the Rebbe's father, the holy Rabbi Dovid Mattisyahu ztzk"l. He was renowned and famous for his purity and greatness. During his lifetime, his father appointed him as head of yeshivas Biale. During his travels throughout the world he revived the broken hearted with his moving prayers and heartfelt talks. People were drawn to him from afar. His tall handsome profile reminded many of his holy father's image.

The Rebbe continues to tow this beautiful golden chain. However, he does not suffice with leading his own community. He is concerned about the welfare of all of Klal Yisrael. Several times a year he leaves the comforts of his home and visits countries and communities where no other Chassidic Rebbe has ever spent a Shabbos before. He embraces those who have strayed. He strengthens, encourages, motivates and directs until another Jew has found his way back to our Father in Heaven.

#### **THE REBBE'S MITZVOS**

During his annual visit to California, he is always welcomed by a Jew who proudly displays his tefillin saying: "Rebbe! Here are my tefillin! This man was born to a family who barely visited the Reform temple twice a year. Ever since he met the Rebbe he dons his tefillin daily. At every visit he comes to tell the Rebbe, hence his proclamation of "Rebbe! Here are my tefillin!

A Hollywood female celebrity returned to the ways of her Jewish fathers. Late in age she married and now she comes to the Rebbe to be blessed with offspring. She feels connected to the Rebbe shlita with her whole being, and indeed the Rebbe blesses her to be "doubly blessed!". After a while she gives birth to twins. At the Rebbe's annual visit she invites all her friends from her Hollywood past and introduces them to the Rebbe. One of her acquaintances in this group is a very publicized agent of one of the largest famous bands in the USA. The Rebbe spends several hours with her before she accepts upon herself to start keeping Shabbos and kashrus. The following year she invites the Rebbe to come spend Shabbos at her home. The Rebbe arrives with a minyan and a sefer torah. Her home is situated in a very prosperous district in the mountains. One hundred and fifty Jews from that region join the Rebbe at his Shabbos tisch. Amongst the crowd there were movie players, a female reform Rabbi and other Jews who had never before attended a Shabbos meal, never mind a Rebbe's tisch. The Rebbe made kiddush and proceeded to expound on the holiness of Shabbos, klal yisrael's uniqueness, explaining how a real Jew does not mingle with the goyim, a real Jew keeps Shabbos etc. etc. the Rebbe proceeds with zemiros and dancing as these lost souls join in. After the Rebbe eats the fish, he wishes to drink lechaim. A tall boy sporting a pony tail pulls a bottle of shnaps from somewhere and wants to pour the Rebbe a cup. The Rebbe stops him asking "when did you bring this bottle?" The boy admits to bringing it now with his car. The Rebbe asks him what time it was and once again the boy admits that it was already Shabbos. "G-d loves honesty" the Rebbe tells him. And he continues "I want you to know that if you keep Shabbos you will have tremendous luck your entire life. You will find a special woman and never lack for anything." "Rebbe I will keep Shabbos" the boy exclaims. That Shabbos he slept on the couch and ever since he keeps Shab

Following the ways of his ancestors up to the Baal Shem Tov, the Rebbe travels from town to town and searches for lost souls. Every Jew he meets receives individual attention and guidance. The Rebbe recognizes the spark however dim that is aflame within every Jew and all he asks is that the Jew accept upon himself one mitzvah. In this way he rekindles the flame and this is the merit behind the many blessings which are fulfilled.

#### **THE FATHER OF THE ORPHANS**

The Rebbe's institutions are famous throughout Israel. The center is based in Bnei Brak, and there are branches all over the country. However, his favorite project is the welfare of "his" orphans. The Rebbe is father to fifteen biological children and more grandchildren. However, hundreds of children throughout the world call him "Father". Amongst the many institutions which are under his auspices is the yeshiva gevoah called "Mishkan Shimon Biale" which is situated in Beitar Ellit. Batei Midrash and kollels for young men are spread out in Bnei Brak, Jerusalem, Beitar Ellit, Modiin Ellit, Ashdod and Beit Shemesh. However, the institution for widows and orphans are under the Rebbe's direct administration. This fund supports the widows and orphans studying in the Rebbe's institutions. The desolate orphans receive everything they need of the best quality and quantity. This includes clothing, shoes, scholarship, dorm service and of course pocket money. All this is naught compared to the personal attention the Rebbe bestows upon them. As far as the Rebbe is concerned they are his fully adopted children. His house is their house, their worries become his own. Point in case - the Rebbe who had just returned from a trip to the USA one Erev Pesach told his driver to take him to visit his orphans directly from the airport. His own family and children can wait – his orphans come first. Upon his arrival the Rebbe gave each orphan gifts and pocket money enough for everything he needs for yom tov. Only then did he make his own way home to his family and yom tov preparations.

#### Biale institutions in Israel, outstanding development:

For many years the Rebbe's "children" reside in an old building in the town of Beitar Ellit which is close to Jerusalem. The building lies in close proximity to the borderline and faces directly the Arab town "Hussan". The Arab inhabitants have a daily view of a Jewish town developing right in front of their hate filled eyes. The town is part of the "occupied territories" in an old dilapidated building. In the winter the rain leaks in, in the summer it is more of a furnace. This year the Rebbe reached a decision: NO MORE! "My wonderful children" deserve better! In recent months a new campus is being built on Kedushas Levi St. in the heart of Beitar Ellit. The campus will include spacious classrooms, computer and game rooms. A fully equipped dormitory and a modern kitchen. Everything one would wish for in one's own home.

In addition to the above, a huge chesed center is being built on HaRebbi Milubavitch St. the Rebbe is renowned for his acts of chesed. He is the first address which needy widows and orphans turn to. Truckloads containing everything possible are sent on every erev chag to provide the needy with everything they need for yom tov. Clothing, shoes, fish, meat, chicken, goodies and last but not least a hefty cheque to enlighten their sorrow filled hearts. Very often the Rebbe takes part in weddings where he acts as the "father" on both sides.

#### **AROUND THE CLOCK**

As day turns to dusk in New York, the phones in Israel become alive! Now it is the Jews of Israel's turn. They call non-stop asking the Rebbe for blessings and advice. Then when the Rebbe returns to Israel it is the yidden in Los Angeles, New York, Miami and New Jersey who are calling. It makes no difference, they are all his children. Hundreds of emails are sent to the Rebbe's office daily, and the Rebbe devotes precious hours to answer them personally. He carries these requests with him and remembers them in his daily prayers, and when he prays at his forefathers' gravesite. The burden becomes his own. He is with them in their sorrow and delights in their happiness. Seven gabbaim are employed throughout the day to provide immediate response to the thousands calling the Rebbe. How happy are the gabbaim when they can inform the Rebbe of another baby born a couple engaged or yet another miraculous turn of events!

#### **EDUCATION AND MARITAL HAPPINESS:**

Amongst his other vast talents is the Rebbe's deep understanding in matters of education. Parents worldwide call him for advice in education dilemmas. Very often the Rebbe's advice leaves the parents in surprise. Yet it is this very unique approach which eventually brings about a positive change to the entire family. Homes which were full of strife and angst are now happy, warm nests. So too, many issues of marital distress were solved by applying the Rebbe's insightful advice. Restoring peace at home is high on the Rebbe's list of priorities. Many hopeless couples who were already applying for divorce had a miraculous turn about enabling the holy shechina to dwell in yet another Jewish home.

#### An engagement at three o'clock a.m.

The Rebbe has an interesting "hobby". He enjoys seeing more and more new Jewish homes being established. Amongst the thousands of single boys and girls seeking for their true match. Anxious parents of aging children beg the Rebbe for a blessing and advice. The Rebbe not only bestows his holy blessing and direction to these desperate people but also takes an active part in finding them a match. In several weeks the wedding of two orphans, residents of Long Island will take place. Only the couple are aware of the secret that if not for the Biale Rebbe this would not be happening. The Rebbe encouraged, supported and even "pushed" the couple to make the decision. Hours upon hours were devoted to this holy cause and finally one early early morning at three o'clock a plate was broken and another home was established. All in the merit of the Rebbe.

#### THE REBBE KNOWS!!

A couple enters the Rebbe's chambers, both have written a request with their names and the names of their children. Each name had a different request. One was having trouble in school another needed help in his business. The Rebbe looks on the kvittel and tells the husband "you should take a walk with your wife once a week! if you will respect your wife your problems will be solved. The woman burst out crying. This is the first time they meet the Rebbe, and he is aware of everything going on between the couple. The Rebbe is unconcerned about the tens of people waiting outside and patiently expounds on the importance of peace. The Rebbe gives them detailed instructions how to bring their hearts closer. The Rebbe tells them that the key to happiness and success as well as nachas of their children lies in the respect shown between the parents. And so, another couple exists with a happy smile on their faces. After a while the secretary receives a note from the wife saying: the Rebbe saved our marriage!!!"

#### THE REBBE'S ADDRESS IN MONSEY

These days are happy days for the residents of Monsey as they are anxiously preparing to meet once again with their beloved Rebbe. The Rebbe will be staying in Monsey, from Wednesday May 15 for one week at the house of the honorable hostesses Mr Chaim Citronenbaum. At 11 JAY COURT MONSEY NY.10952.

#### SHABBOS FARBRENGEN AND TISCH IN MONSEY

Thousands are expected to join and enjoy the amazing "Oneg Shabbos" tisch which the Rabbi will hold the next Friday night. The great Shabbos will take place on Parshas Emor on the <sup>17th</sup> of May 2019 At the residence of Mr. & Mrs. Shlomo & Sarah Golomb 27 ROBLE ROAD MONSEY NY. 9.30.

The most special part of the tisch is during the famous kiddush which the Rebbe performs. It is well known that the Rebbe's kiddush is capable of bringing about great miracles. The emotive singing and dancing at the Rebbe's tischim elevate its participants to a standard of "maeyn oilam habah!" —an inkling of the world to come-and then followed by an abundance of divrei torah and hashkafah.

An amazing story has lately been publicized. A Monsey NY resident relates his experience in his own words. "Nine years ago, I was already married for several years, a happy family with four healthy daughters. However, my wife and I both craved for a boy. I gave the Rebbe a kvittel which listed the names of our family. The Biale Rebbe looks at the kvittel and says "what about a boy?" I answered that my wife and I would be delighted to have a boy. The Rebbe shlita says "come to my tisch. Friday night is a time for yeshuos!" Friday night I took part in the "oneg Shabbos" tisch. A large crowd participated enjoying the Rebbe's divrei torah and zemiros. Suddenly the Rebbe lifted his eyes and searched through the crowd as if searching for someone specific. The Rebbe looked to all directions until he caught my eye. The Rebbe took a piece of bone from the fish which he had just eaten, gives it to me and says "take a bein" (bone in Yiddish is a "bein" whereas "bein" is the Hebrew word for "boy"!) after the tisch the Rebbe spoke privately with me and told me which resolution to undertake. The miracle was imminent!!! Less then a year passed when I found myself standing outside the labor room excitedly calling the Rebbe in Israel, Bnei Brak. "Mazel Tov! I screamed "I have a son! "mazel tov" the Rebbe answers "I already know".



## Havdalah Motzai Shabbos with Klezmer will be held @ 9:35 pm at the residence of Mr. & Mrs. Shlomo & Sarah Golomb

#### **27 ROBLE ROAD, MONSEY**

Now the residents of Monsey have this unique opportunity. If you have not yet had the merit of meeting the Rebbe and would like to book an appointment for a personal consultation, a blessing or advice call the Rebbe's private secretary now! Rabbi Moshe Freidman (English speaking) telephone no. 917-272-40-45.

Or send an email to bialebneibrak@gmail.com

Waiting to hear from you!



#### וכי תזבחו – לרצנכם תזבחו

#### When you slaughter - it shall be an appeasement to you

The holy Baal Shem Tov once approached one of the congregants after davening and he asked him: 'Nu, how was the market? Did you buy? Did you sell?' The man replied in wonder, 'No, Rabbi. I haven't been to the market yet. I was here in shul.' But the Baal Shem Tov insisted and said, 'I saw that you were just in the market'. Then the Chassid understood that the holy Baal Shem Tov saw his thoughts during *davening*. True, during *davening* his mind wandered to the market, he thought about what he will do, what he will buy, and what he will sell.

The Torah states (22:29) 'וכי תזבחו זבח תודה לה' לרצנכם תזבחו' – 'When you slaughter a sacrifice of a thanksgiving-offering to Hashem, you shall slaughter it to be an appeasement for you.' Rashi HaKodesh explains: 'At the outset of your slaughter, take care that it should be fit for acceptance on your behalf. And what is the condition for gaining favor? "It must be eaten on that same day" (22:30). The Torah is only warning that the slaughter should be on this condition, "Do not slaughter it on condition to eat it the following day, for if you will think about it a thought of disqualification, it shall not gain favor on your behalf." Rashi means by this that if at the time of slaughter, a person thinks to eat it after the proper time, korban will be disqualified. Even if the person ultimately regrets this and he does not eat of it passed its proper time, still the korban has already been disqualified based on this thought.

From this we can learn the power of thought, and how important it is that our thoughts should be good and proper, particularly when we are involved in things that are categorized as karbanos, such as Torah and Tefillah. While we are involved, strange thoughts enter our minds, thoughts are not wanted, this is literally like a korban that is offered with a disqualifying thought. This causes that entire action of Torah, or Tefillah, or good deed to descend and become disqualified. It is written in Shulchan Orach (Orach Chaim Section 1 Siman 98) that Tefillah is comparable to the karbanos in the Mikdash, 'Do not mix in another thought just like a thought that disqualifies in the Mikdash'. It is written in Sichas HaRan 'One must guard his thought very carefully because a thought can become something essential'. That is, even if we think that there is no substance to an ordinary thought, the opposite might be true for thoughts form reality. As the holy Baal Shem Tov said, 'Wherever you find the thoughts of a person, that is where you will find him.' A person can be sitting in the Bais HaMidrash immersed in Torah and Tefillah, but really he is in the market or worse places Rachmana litzlan, and Chazal have warned (Yoma 29b) that 'the thought of sin is worse than the actual sin', therefore, we must be strong and guard our thoughts that they are holy and pure.

Tiv HaTorah - Emor



#### חוש השישי – The sixth sense

Baruch Hashem we were able to establish a home filled with blessing with thirteen children *bli ayin hara*. Every Shabbos additional guests join us so that every Shabbos the table is set for at least thirty people.

Preparations for Shabbos begin very early to make sure there is enough time to prepare the large amount of food and to receive Shabbos calmly since Shabbos is the source of all blessing, we make it as early as possible.

Thursday night, in the middle of the night, when all the salads and preparations are put away in the refrigerator, somebody realized that the refrigerator was not working. I came to check it and I saw that everything was still cold, but the motor was not working, and it was not blowing cold air.

What do you do in a situation like this? One of the children suggested that we bring everything to the grandmother's refrigerator who lives a few buildings over from us. I said it was a good idea, but I was afraid of *chalila* waking her from her sleep.

Ultimately it was decided that since Grandmother is alone in the back of the house and Grandfather is overseas, we will quietly go into the house without turning on any lights and we will put everything into her refrigerator. We loaded everything into the car and went to her house and then in the morning I could find a technician who could fix the refrigerator.

I went into the house first so that we do not frighten her too much and she was awake, and a strong smell of gas hit my nose. I panicked and remembered not to turn on the light so as not to wake her, and now so that the whole apartment should not catch fire. With the flashlight in my hand I went to the oven and I saw that the gas was on and a pot sitting on the fire slid and put out the fire, but the gas was still on.

My mother thought that the smell came from the pot that was cooking and she did not smell the gas that filled the house. I opened the windows to air out the house and I went to check on my mother who Baruch Hashem was fine.

We thanked Hashem for the revealed miracle, and we put everything into the refrigerator and then went home with thanks to Hashem Whose kindness never left us.

The story is not finished. In the morning my wife told me that the refrigerator was working as usual. We checked it again and again and it was working. Still, I called the technician and he assured me that he did not have to come, rather, Heaven confused you or stopped the refrigerator to save the grandmother and the family!!!

א.ה.







#### חובת הטהרה במקוה ומעלתה The obligation and benefit of purifying in a mikveh

אמר אלהם לדרתיכם כל איש אשר יקרב מכל זרעכם אל הקדשים אשר יקדישו בני ישראל לה' וטמאתו עליו ונכרתה הנפש ההוא מלפני אני ה': (כב:ג)

Say to them: Throughout your generations, any man from among any of your offspring who shall come near the holies that the Children of Israel may sanctify to Hashem with his impurity upon him, that person should be cut off from before Me, I am Hashem. (22.3)

Our holy Torah is eternal, and even these sections that apply in the time when the Bais HaMikdash was standing still teach the ways of life that are applicable to the days of exile. Therefore, it is appropriate to consider the verse before us and what was the intent of the Torah to apply these words to times when we cannot fulfill them literally.

I thought that perhaps the Torah wanted to enlighten us regarding the essence <code>tumah</code> [impurity]. Everyone knows that impurity keeps one from being pure and since we are warned regarding food that is holy and pure <code>[kadashim</code> and <code>taharos</code>] we are obligated to eating them in a state of holiness and purity. Therefore, it is the obligation of the person to be responsible for the <code>kadashim</code> and <code>taharos</code> that are found in his domain or the domain of others. He must purify himself from all impurity so that he not lose these <code>taharos</code>. This is the simple reason for the obligation of purity and holiness. Additionally, the Torah reveals to us that when a person brings in impurity to the <code>kadashim</code> he is harming himself. We are not talking about a small damage but rather, major damage that can end his life or excise him from Judaism.

This is relevant nowadays as well. Even though today, we cannot eat *kadashim*, every Jew can get close to *kedusha* which is the *kedushas HaTorah* [sanctity of the Torah]. One must be careful not to come close to the Torah when impurity hovers over him. Although the words of Torah cannot become *tamei* (Brachos 22a) this is due to their great sanctity. However, this is not an exemption for someone to get close to it when he is not *tahor*, just the opposite, since the sanctity of the Torah is higher than any other sanctity, if one draws near when he is not *tahor* this causes even greater damage to his soul. Especially when one is studying the hidden aspects of the Torah as explained in the holy *sefer* 'Me'or V'Shemesh' on our parsha, that one who delves into it when he is not *tahor* can make him become a heretic *Rachmana litzlan*. Therefore, it is fitting for every person to purify himself in a mikveh before uttering the holy words of Torah and Tefillah.

The Ari HaKadosh speaks at length in several places about the great damage that is done by delving into the Torah when one is not tahor, and the extra sanctity required when one learns Torah. Therefore, even though there is no obligation in halacha for this as explained in Shulchan Aruch (Orach Chaim 88:1) that in our days the obligatory immersion of Ezra has been cancelled, many Tzaddikim are scrupulous to follow the heeding of the Ari HaKadosh, and purify themselves in the waters of a mikveh. Chazal only loosened this decree because of the difficulty of maintaining it. In those days they had to break the ice and snow to fulfill this directive and most people did not have the fortitude to do this. However, today, when many Jews have merited living in places where there are kosher, beautiful mikvaos and even the collected rainwater is clean and warm, therefore, it is not right to forego this decree.

See also in Mishna Berurah (88:1 2-4) who wrote that even after the decree of Ezra was cancelled, still, whoever wanted to conduct himself with it would receive blessing, and he brings down that there were men of deed who conducted themselves this way.

One should also know that purification in a mikveh allows the person to have the proper awe and as the 'Me'or V'Shemesh' wrote: We learn from here that it is not possible for the person to attain the purpose of yiras Hashem [awe of Hashem], unless he keeps the immersion of Ezra. That is, it is impossible to know what awe is, that one learn and daven with burning and perspiration unless he was careful with the immersion of Ezra. If one learns or prays and he is not careful with this immersion, then it is impossible to attain the essence of Torah and mitzvos. If one studies Kabbalah seforim and he is not tahor, and in earlier times the word of Hashem was very dear in those days, and they were not aware of the loftiness of the awe at all because they were learning Torah, but they were not careful about this immersion. The world was desolate, until the two great luminaries came into the world, the holy Baal Shem Tov and the Admor HaRav Rabeinu Elimelech. They opened the gates to Hashem so the righteous could go through them. A person did not even think a thought of Torah unless he first immerse himself. However, those people that would like to attain the essence of the Torah and mitzvos, must be very scrupulous regarding this immersion. Furthermore, we learn this from the juxtaposition of the posukim (Devorim 4:9-10) 'והודעתם לבניך ולבני בניך - 'and make them known to your children and your children's children' and then right away 'יום אשר עמדת' – 'the day that you stood', this too is impossible to teach to students and instill yiras Hashem [awe of Hashem] into their hearts if they are not careful about this immersion. These are the holy words of the 'Me'or V'Shemesh.

How amazing are the holy words and inspiration of the 'Reishis Chachmah' (Shaar HaAhavah 11): Purity through immersion is a great aid the person's soul to cling to his G-d and His service. When one is *tamei*, the *tumah* dulls the heart of the person. The main love and clinging to Hashem is dependent on keeping the heart pure from strange thoughts. Rabbeinu Tam wrote similarly in 'Sefer Hayashar', that purity of the body renews the purity of the soul, and when the body is impure, then certainly there is a little damage to the soul.

It is told about the leader of the holy land, HaGaon HaTzaddik Rebbe Yosef Chaim Sonnenfeld zt"I who went to the mikveh every day. Sometimes even several times a day, even when he was elderly and it was difficult for him to walk. When asked the reason for this, he would reply that if a mikveh can convert a gentile into a Jew, then surely it can make a Jew into a better and purer Jew.

Immersion in a mikveh is propitious to purify the soul of the person from the sins that he has transgressed. As is famously known regarding one of the great Tzaddikim who said: "When a Jew enters before him, he sees on his face all the things that he does not want him to see. But if he first purifies himself in a *tahor* mikveh before coming to him, then everything is erased, and it is not possible to see his deeds.

What emerges from our words is how proper it is to be meticulous about immersing in a mikveh. It purifies the soul and cleanses the person with a pure spirit. He prepares himself to get closer to G-d Who is the source of purity. As Rebbe Akiva stated in the Mishna (Yoma 85b), 'Just as a mikveh purifies the impure, so does HaKadosh Baruch Hu purify Israel.







#### "You shall offer a new minchah to Hashem"

#### Man's Yearning during the Sefirah to Receive the Torah Generates Chiddushim of the Torah on Shavuos for the Entire Year

In this week's parsha, parshas Emor, it is fitting that we examine the mitzvah of counting the omer—"sefiras ha'omer" which we are currently performing daily (Vayikra 23, 15): "וספרתם" לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר התנופה שבע שבתות תמימות תהיינה, עד ממחרת השבת השביעית תספרו חמישים יום. והקרבתם מנחה חדשה לה"". You shall count for yourselves—from the morrow of the rest day, from the day when you bring the "omer" of the waving seven weeks, they shall be complete. Until the morrow of the seventh week you shall count, fifty days; and you shall offer a new meal-offering (minchah) to Hashem.

The author of the Chinuch (306), one of the Rishonim who counted and catalogued the mitzvos, provides us with a rationale for the mitzvah of "sefiras ha'omer." It demonstrates our great desire and longing to reach the festival of Shavuos. After all, the entire world and Yisrael were only created for the sake of the Torah. Here are his sacred, inspirational words:

"משרשי המצוה על צד הפשט. לפי שכל עיקרן של ישראל אינו אלא התורה, ומפני התורה נבראו שמים וארץ וישראל, וכמו שכתוב (ירמיהו לג-כה) אם לא בריתי יומם ולילה וגו' [חוקות שמים וארץ לא שמתי], והיא העיקר והסיבה שנגאלו ויצאו ממצרים כדי שיקבלו התורה בסיני ויקיימוה, וכמו שאמר השם למשה (שמות ג-יב) וזה לך האות כי אנכי שלחתיך, בהוציאך את העם ממצרים תעבדון את האלקים על ההר הזה. כלומר, שתקבלו התורה שהיא העיקר הגדול, שבשביל זה הם נגאלים והיא תכלית הטובה שלהם, וענין גדול הוא להם יותר מן החרות מעבדות...

ומפני כן כי היא כל עיקרן של ישראל, ובעבורה נגאלו ועלו לכל הגדולה שעלו אליה, נצטווינו למנות ממחרת יום טוב של פסח עד יום נתינת התורה, להראות בנפשנו החפץ הגדול אל היום הנכבד בלבנו, כעבד ישאף צל, וימנה תמיד מתי יבוא העת הנכסף אליו שיצא לחירות, כי המנין מראה באדם, כי כל ישעו וכל חפצו להגיע אל הזמו ההוא".

At the root of the mitzvah is the fact that the essence of Yisrael is the Torah. The heavens and the earth and Yisrael were created for the sake of the Torah. It is the reason that Yisrael were redeemed and taken out of Egypt—so that they would receive the Torah at Sinai and abide by its precepts. It is their purpose and destiny. It is more important for them than the liberation from slavery and bondage.

For this reason-because it is the essence of Jewish life, and they were redeemed and rose to greatness on its account—we were commanded to count the days from the day after the festival of Pesach until the day of the giving of the Torah. Thus, we demonstrate with our very beings our great yearning for that distinguished day that our heart longs for—as a slave eagerly longs for the shadow and constantly counts and reckons for the longed-for time of his liberation. For, the counting illustrates that all of this person's hope for salvation and desire is to reach that time.

#### The Redemption of the Body Is on Pesach the Redemption of the Soul Is on Shavuos

If we delve into the explanation of the Chinuch, it becomes apparent that he is teaching us a vital principle regarding the geulah of Yisrael from the galus of Mitzrayim. That geulah incorporated two forms of redemption—a physical, material redemption and a spiritual redemption. Physically, HKB"H redeemed Yisrael from the difficult, bitter enslavement at the hands of their Egyptian masters.

Nevertheless, that geulah was merely a prequel and preparation for the spiritual geulah to follow. As we know,

Parshas Emor 5779 | 1





ENCE / ENCE

Yisrael had sunk to the forty-ninth level of tumah in Mitzrayim. HKB"H redeemed their souls and gave them the holy Torah, which guides them and teaches them the proper way to live. This is the message inferred by the passuk (Shemos 3, 12): "When you take the people out of Mitzrayim, you will worship G-d on this mountain."

Thus, the Chinuch explains brilliantly that these two distinct geulos are celebrated on two distinct holidays—Chag HaPesach and Chag HaShavuos. On Pesach, HKB"H primarily redeemed the physical bodies of Yisrael. It began with the exodus from Mitzrayim on the first day of Pesach and concluded with the incredible miracle of Krias Yam Suf on the seventh day of Pesach—when Yisrael passed through the sea on dry land, while the Egyptians who pursued them were drowned. Yet, Yisrael's spiritual geulah—the ultimate purpose of the geulah from Mitzrayim—was not completed until the festival of Shavuos, when they received the Torah on Har Sinai. In the words of the Mishnah (Avos 6, 2): "שאין לך בן חורין אלא מי שעוסק בתלמוד תורה" for there is no free man other than one who engages in the study of Torah.

In this manner, the Chinuch explains the reason HKB"H commanded us to count the days between Pesach and Shavuos—the occasion of Matan Torah. Thus, we demonstrate that our main cause for rejoice and celebration of the geulah from Mitzrayim on Chag HaPesach is the achievement and completion of the spiritual geulah on Chag HaShavuos, when we received the Torah. The Chinuch articulates this as follows: "To demonstrate with our very beings our great yearning for that distinguished day that our heart longs for—as a slave eagerly longs for the shadow and constantly counts and reckons for the longed-for time of his liberation."

The main reason for the mitzvah of counting the omer according to the Chinuch—to demonstrate our longing to reach the day of the receiving of the Torah—is, in fact, brought down by the Ra"n (end of Pesachim 28a) in the name of a Midrash Aggadah: When Moshe informed Yisrael in Mitzrayim (Shemos 3, 12), "You will serve G-d on this mountain," Yisrael said to him, "Moshe Rabeinu, when will this service be?" He replied to them, "At the conclusion of fifty days." Every individual began counting to himself. This prompted the sages to institute the counting of the omer.

## On Every Chag HaShavuos HKB"H Reveals Chiddushim of the Torah for the Entire Year

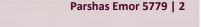
NON CONCENSE VENCE V

I would like to share with our readers a wonderful and valuable idea regarding the tremendous yearning to receive the Torah that we demonstrate through "sefiras ha'omer." The Sefas Emes (Shavuos 5635) writes: Just as Chazal wrote (S.R. 28, 6) that all of the neviim received their prophecy from Har Sinai; similarly, every year, every Jew receives on this chag all that he is destined to understand and introduce (new insights and interpretations) in the Torah.

Based on this, he interprets what we have learned in the Gemara (Pesachim 68b): רב יוסף ביומא דעצרתא אמר, עבדי לי עגלא "רב יוסף ביומא דעצרתא אמר, עבדי לי עגלא "רב יוסף ביומא דעצרתא אמר אי לא האי יומא בקא גרים, כמה יוסף איכא בשוקא" on the day of Atzeres (Shavuos), Rav Yosef would say, "Prepare a thirdborn calf for me." He explained: If not for the influence of this day, how many Yosefs are there in the market place. Rashi explains: He instructed his servants to prepare a festive meal for him (from prime calf meat). He explained that if not for this special day that caused me to learn Torah and become spiritually elevated, there are many men in the marketplace named Yosef, what would distinguish between me and them?! In other words, he arranged a festive meal for his household on every Shavuos to express his joy and gratitude for the chiddushim of Torah that he was inspired with from above throughout the year.

Then, the Sefas Emes (Shavuos 5661) adds a fascinating interpretation of the Mishnah (R.H. 16a): "בארבעה פרקים העולם—the world is judged at four junctures. It elaborates: "בעצרת על פירות האילו"—on Chag HaShavuos, the world is judged on the fruits of the tree. The Sefas Emes provides the following clarification:

The Torah is called the Tree of Life. Just as a tree yields fruit year in and year out, in similar fashion, the Torah renews its fruit annually. Therefore, on Atzeres, the world is judged with regards to the fruits of the tree—namely, the novel interpretations of the Torah, which is called the Tree of Life... Therefore, it is called (Bamidbar 28, 26) the Day of the First Fruit. As the Midrash explains, all the neviim and chachamim received their portion of the Torah on Har Sinai; however, each one presented his message at his specific time. Thus, on every Chag HaShavuos, the time of the giving of our Torah, Bnei Yisrael receive the portions of the Torah



רם 💶 התורה



that will be introduced throughout the year. Subsequently, they become a reality, each one at its proper time.

In the Kitvei Kodesh RM"M (334), authored by the great Rabbi Moshe Minder, z"l, he brings down in the name of Rabbi Baruch of Medzhybizh, zy"a, that he used to say that he feared the festival of Shavuos more so than Rosh HaShanah. For, on Rosh HaShanah one is judged primarily on material things: א" —one loaf of bread more, one loaf of bread less. Whereas on Chag HaShavuos, one is judged on his spiritual accomplishments. Did we study Torah and fulfill its mitzvos properly?

Combining these ideas, we can conclude that the judgment of Chag HaShavuos concerns the portions of the Torah that we received last year on Shavuos for the entire upcoming year. Did we exert ourselves enough to reveal the portions of the Torah that HKB"H revealed to us? If so, HKB"H will continue to bestow upon us a new bounty of Torah on Chag HaShavuos for the entire year to come.

## The Mitzvah of Pesach Sheini Was Introduced in the Merit of Their Tremendous Yearning

It is with great pleasure that we will now explain the significance of the mitzvah of "sefiras ha'omer" based on the pesukim related to the mitzvah of "Pesach Sheini" in parshas Beha'aloscha (Bamidbar 9, 6):

"זיהי אנשים אשר היו טמאים לנפש אדם ולא יכלו לעשות הפסח ביום ההוא, ויקרבו לפני משה ולפני אהרן ביום ההוא, ויאמרו האנשים ההמה אליו, אנחנו טמאים לנפש אדם, למה נגרע לבלתי הקריב את קרבן ה' במועדו בתוך בני ישראל, ויאמר אליהם משה עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם".

There were men who had been made impure by a human corpse and could not make the Pesach-offering on that day; so, they approached Moshe and Aharon on that day. Those men said to him, "We are impure through a human corpse; why should we be left out by not offering Hashem's offering at its appointed time among Bnei Yisrael?" Moshe said to them, "Stand and I will hear what Hashem will command you."

Rashi comments: Stand where you are, and I will hear G-d's response to your request. He was like a student who is assured of hearing a response from his teacher's mouth. Fortunate is one born to a woman, who is assured in such a manner; for any time that he so wished, he would speak

with the Shechinah. And so it was; just had he had anticipated. While he stood there, at that very moment, he heard the mitzvah pertaining to the Pesach Sheini offering directly from HKB"H. Here is HKB"H's response as recorded in the Torah (ibid. 10):

NON (EUNO) LEUNO) LEUNO) LEUNO) (EUNO) (EUNO) (EUNO) (EUNO) LEUNO) (EUNO) (EUNO) (EUNO) (EUNO) (EUNO) (EUNO) (EUNO)

"איש איש כי יהיה טמא לנפש או בדרך רחוקה לכם או לדורותיכם ועשה פסח לה', בחודש השני בארבעה עשר יום בין הערבים יעשו אותו על מצות ומרורים יאכלהו"

—if any man will become impure through a corpse or will be on a distant road, whether you or your generations, he shall make the Pesach-offering for Hashem, in the second month, on the fourteenth day, in the afternoon, shall they make it; with matzos and bitter herbs shall they eat it. Rashi explains (ibid. 7): This passage was fit to be said by Moshe like the rest of the entire Torah, but these people were privileged that it should be said by them—for we bring about that which is worthy through one who is worthy.

We find a tremendous chiddush regarding this subject brought down by the Sifsei Tzaddik (Beha'aloscha 13) in the name of his esteemed grandfather, the author of the Chiddushei HaRim. He writes that the mitzvah of Pesach Sheini became a reality in the heavenly realm at that time in the merit of those individuals' anguish and sorrow due to not being able to offer the Korban Pesach. In that merit, HKB"H introduced a new mitzvah—the opportunity to offer a compensatory korban on Pesach Sheini.

The affected, impure individuals cried out, "Why should we miss out?!" Their claim is difficult to comprehend. After all, they themselves admit that they were in a state of tumah, thereby acknowledging the reason that they missed out. Nevertheless, their anguish was so great at having missed the opportunity to perform this sacred mitzvah that they could not restrain themselves. So, they cried out, "Why should we miss out?!" Their fervent desire to fulfill the mitzvah generated a new reality and window of opportunity; the kedushah of Pesach was extended thirty days, and they were able to perform the mitzvah at that later date.

## The Yearning to Learn Torah Is the Source of Chiddushim

We know from our sacred sefarim that every Jew has his own, unique portion in the Torah. We express this fact in the middle berachah of our tefilos on Shabbas: "תונן חלקנו בתורתף"—and

Parshas Emor 5779 | 3





### Shvilei Pinches 3

grant us our portion in Your Torah. Now, let us introduce the incredible words of the Gaon Chida in his sefer Chasdei Avos on Maseches Avos regarding the Mishnah (Avos 3, 8): ״כל השוכח דבר בעפשו״ שאחד ממשנתו, מעלה עליו הכתוב כאילו מתחייב בנפשו״ whoever forgets even a single item of his Torah learning is considered guilty of death. Here is what he writes:

"אפשר לומר במה שידוע כי כל אחד קיבל חלקו בתורה בסיני, ואם הוא ירא שמים הוא המוציא לאור אשר קיבלה נשמתו, והחידוש ההוא אין אחר יכול לחדשו כי הוא חלקו, ואם זכה וחידש החידוש ההוא אשר קיבלה נשמתו, ואחר זה שכוח מעיקרא, זו רעה חולה, שהחידוש ההוא אין חכם אחר יכול לחדש, וזהו שאמר כל השוכח דבר ממשנתו דייקא, מהשייך לשורש נשמתו ושכחו מתחייב בנפשו".

Every Jew received his personal portion of the Torah at Sinai. If he is G-d fearing, he will reveal that which his neshamah received. That particular chiddush cannot be revealed by anyone else; it belongs solely to him. If he was privileged to reveal that chiddush that his neshamah received, and he subsequently forgot it completely, it is ominous. For, that chiddush cannot be revealed by any other scholar. This is the message of the Mishnah: "Anyone who forgets a single item of his Torah-learning"—specifically from the Torah belonging to the root of his neshamah--and he forgets it, then he is guilty of death.

This is consistent with what the Chida writes elsewhere in Dvash L'Fee (8, 3): "האחרונים יכולים לחדש מה שלא יכלו הראשונים, כי 'לוים לחדש מה שלא יכלו הראשונים, כי 'the later scholars are able to reveal chiddushim that earlier scholars could not, because the time for that chiddush had not yet arrived. Thus, we learn that in every single generation, Torah-chiddushim are revealed that had not been revealed previously. For, this was the decree of His divine wisdom—that these novel interpretations of the Torah must be revealed specifically by the Torah-scholars of that generation. They could not be revealed any earlier, even by earlier scholars resembling malachim.

We can now begin to comprehend the incredible lesson we must learn from Pesach Sheini. Just as the new mitzvah of Pesach Sheini was revealed in the heavens at that time—in the merit of those impure individuals' burning desire to offer the Korban Pesach, even though they were exempt from doing so—so, too, in every generation, it is impossible to attain the chiddushim of Torah belonging to one's portion without a similar burning desire. A Jew must yearn with all his heart

to attain the knowledge and wisdom of the Torah; it is that yearning that generates and reveals his portion of the Torah.

NGE CONGREDUE CONGREDUENCE CONGREDUENCE CONGREDUENCE CONGREDUENCE CONGREDUENCE CONGREDUENCE CONGREDUENCE

This is the message conveyed by the wisest of all men (Mishlei 2, 4): "אם תבקשנה ככסף וכמטמונים תחפשנה, אז תבין יראת ה' ודעת אלקים "הם תמצא" if you seek it as you seek money, and search for it as for hidden treasures; then you will understand the fear of Hashem, and discover the knowledge of G-d. Apropos this passuk, we find the following elucidation in the Midrash (Yalkut Shimoni, Mishlei, ibid. 932): "אמר ריש לקיש, אם אין אדם הולך אחר "אמר ריש לקיש, אם אין אדם הולך אחר "הורה, הם אינם באים אחריו, וכן רבי נהוראי אומר, הוי גולה למקום תורה, ואם אדם מחפש אחריהן, מתוך כך זוכה לחכמה ולבינה, לכך נאמר ודעת אלקים תמצא". Reish Lakish said: If a person does not pursue "divrei Torah," they will not pursue him. Similarly, Rabbi Nehorai says: Be exiled to a place of Torah; and if a person searches for them, as a result, he will merit wisdom and insight. Hence, it was said: "And discover the knowledge of G-d."

This coincides magnificently with what Reish Lakish himself says in the Gemara (Berachos 63b): מנין שאין דברי תורה מתקיימין" "אלא במי שממית עצמו עליה, שנאמר זאת התורה אדם כי ימות באהל—from where do we learn that words of Torah can only be retained by someone who is willing to sacrifice himself on its behalf? For, it says (Bamidbar 19, 14): "This is the Torah of a man who dies in a tent." This explains very nicely what we have learned elsewhere in the Gemara (Megillah 6b): "אם יאמר" לך אדם, יגעתי ולא מצאתי אל תאמן, לא יגעתי ומצאתי אל תאמן, יגעתי ומצאתי "האמן —if a person claims: "I labored and did not succeed," do not believe him; "I did not labor and I succeeded," do not believe him; "I labored and I succeeded," believe him. In keeping with our current discussion, the Gemara teaches us that through exertion in Torah-study, a person reveals his true desire to attain the wisdom of the Torah; thus, he earns and reveals his unique portion of the Torah.

## Yearning for the Torah in His Mother's Womb: "If only I could relive the months of previous times"

Based on what we have learned, we can explain the following Gemara (Niddah 30b): "דרש רבי שמלאי למה הולד דומה במעי אמו, לפנקס ממלאי למה הולד דומה במעי אמו שמקופל... ואוכל ממה שאמו אוכלת ושותה ממה שאמו שותה... ונר דלוק לו על ראשי... ואין וצופה ומביט מסוף העולם ועד סופו, שנאמר בהלו נרו עלי ראשי... ואין לך ימים שאדם שרוי בטובה יותר מאותן הימים, שנאמר מי יתנני כירחי קדם... ומלמדין אותו כל התורה כולה... וכיון שבא לאויר העולם בא מלאך וסטרו על Rabbi Simlai expounded: To what





ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHE ENCHE ENCHE ENCHE

is a fetus comparable in its mother's womb? To a folded ledger... it eats of what its mother eats and drinks of what its mother drinks... and a lamp is lit above its head, and it peers out and sees from one end of the world to the other end, as it states (Iyov 29, 3): "When his lamp shone above my head, by its light I was able to walk in the dark"... And there are no days during which a person experiences more bliss than during those days (in his mother's womb), as it states (ibid. 2): "If only I could relive the months of earlier times"... And they teach him (the unborn child) the entire Torah... but as soon as he emerges into the air of the world, a malach comes and strikes him on his mouth causing him to forget the entire Torah.

In the sefer Maalot HaTorah, authored by the brilliant Rabbi Avraham, he explains in the name of his brother, the Gra of Vilna, zy"a, the meaning of this Gemara. The unborn child is taught the entire portion of the Torah that is his to reveal and clarify in Olam HaZeh. Afterwards, as he is born, they cause him to forget what he has learned, so that he will learn it again through his toil and effort in Torah-study and be rewarded for such.

Let us elaborate. It is man's nature to yearn for the good times experienced in his youth. When a fetus is in its mother's womb, without a worry in the world, nurtured by its mother, it is taught its entire portion of the Torah. Yet, when it emerges into the world, it is made to forget all that it learned. Thus, it attains its portion of the Torah through laborious study and exertion. Apropos this process, it is written: "מי יתני כירחי קדם". By yearning to remember what he learned during those formative months in his mother's womb, he succeeds in revealing the entire portion of the Torah allotted to him.

#### "וכמטמונים תחפשנה" Like the Forty-nine Day Counting of Sefiras HaOmer

Following this line of reasoning, we will now rise to the occasion and explain why HKB"H commanded us to count the forty-nine days of "sefiras ha'omer" before receiving the Torah on Chag HaShavuos. As it is written: "וספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר התנופה שבע שבתות תמימות תהיינה, עד ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר התנופה שבע שבתות תמימות מיום והקרבתם מנחה חדשה לה". You shall count for yourselves—from the morrow of the rest day, from the day when you bring the "omer" of the waving—seven weeks, they shall be complete. Until the morrow of the seventh

week you shall count, fifty days; and you shall offer a new meal-offering to Hashem.

NEW (EVNEW) LEVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW) (EVNEW)

Regarding this mitzvah, we find a wonderful explanation from one of the Rishonim in the sefer HaRokeiach: "תספרו חמישים" יום. כי נ' שערי בינה הם, מ"ט ימים מונים, כנגד מ"ט שערים שמסר הקב"ה למשה, שערי בינה הם, מ"ט ימים מונים, כנגד מ"ט שערים שמסר הקב"ה למשה, because there are fifty levels of "binah"; forty-nine days are counted corresponding to the forty-nine levels that HKB"H bestowed upon Moshe... In other words, HKB"H commanded us to count forty-nine days of the Omer corresponding to the forty-nine levels of "binah" that were revealed to Moshe. We learn in the Gemara (R.H. 21b): "חמשים שערי בינה נבראו בעולם, וכולן וכולן שואמר ותחסרהו מעט מאלקים" "המשים שערי בינה נבראו בעולם, וכולן ולמשה חסר אחד שנאמר ותחסרהו מעט מאלקים" binah" were created in the universe; they were all given over to Moshe except for one—as it is written (Tehillim 8, 6): "You have made him slightly less than G-d."

The Rokeiach concludes: "לכך מונים עד נ' ימים וכמ"ט מונים החבשנה"—he associates the passuk from Mishlei cited above with the counting of the Omer: "If you seek it as you seek money, and search for it as for hidden treasures; then you will understand the fear of Hashem, and discover the knowledge of G-d." The passuk employs the term יוכמטמוני"ם, which means "like hidden treasures"; however, it can be broken down to read "וכמ"ט מונים"—like forty-nine, we count. Thus, he interprets this term as an allusion to the forty-nine days of Sefiras HaOmer that we count prior to Shavuos.

To achieve a better understanding of the association the Rokeiach draws between the simple reading of the passuk: "אם תבקשנה ככסף וכמטמונים and the allusion he finds in the word וכמטמונים, let us refer to the Ra"n cited above (End of Pesachim) regarding the rationale underlying the mitzvah of Sefiras HaOmer. He cites a Midrash Aggadah: When Moshe informed Yisrael in Mitzrayim: "You will serve G-d on this mountain," they inquired of him, "When will this service take place?" He answered, "At the conclusion of fifty days." Hence, each individual began counting for himself. This prompted the sages to institute the counting of the Omer.

Let us provide an explanation based on our current discussion. As mentioned, the Torah incorporates forty-nine levels of "binah" that were revealed to Moshe Rabeinu. He graciously passed them on to Yisrael—to each individual according to his capabilities. As we have shown, revelations of



Parshas Emor 5779 | 5



ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHE ENCHE ENCHE ENCHE

### Shvilei Pinches

Torah knowledge depend on desire and yearning. Therefore, when Moshe informed Yisrael that they were destined to receive the Torah, their yearning began, and they started counting the days until their desire would be gratified by receiving the treasured Torah. As a reward for their yearning, they were privileged to have the forty-nine levels of "binah" revealed to them, corresponding to the forty-nine levels of yearning demonstrated during the forty-nine days of the Omer.

This process repeats itself annually in anticipation of Chag HaShavuos. Forty-nine days are counted to express our yearning to receive the forty-nine levels of "binah" on Shavuos once again. In this manner, we are privileged to receive the Torah anew on every Chag HaShavuos.

This explains very nicely the connection between the simple reading of the passuk under discussion and its inherent allusion. Understood simply, the passuk is telling us that it is impossible to attain the knowledge and wisdom of the Torah unless one searches for it and yearns for it, as he would for silver and hidden treasures of gold: אם הבקשנה ככסף וכמטמונים —if you seek it as you seek money, and search for it as for hidden treasures; then you will understand the fear of Hashem, and discover the knowledge of G-d. For, the yearning generates and reveals his portion of the Torah that had been concealed heretofore.

The coincides beautifully with the inherent allusion in the passuk related to the words: "וכמטמונים תחפשנה". We count the forty-nine days of the Omer annually to express our fervent desire and yearning to receive the Torah. In this merit, the forty-nine levels of "binah" incorporated in the Torah will be conferred upon us on Chag HaShavuos. Similarly, whenever a person wants to attain new insights into the Torah, he has to labor, search and yearn for them, just as he did during the forty-nine days of counting the Omer--"וכמ"ט מונים". Solely in this merit will the levels of "binah" be revealed to him.

We have now been enlightened as to the meaning of the passuk: יוספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר התנופה שבע. As Rashi explained, the Torah commands us to count forty-nine days until the fiftieth day but not including the fiftieth day. By doing so, we express our tremendous yearning to receive the Torah anew on Chag HaShavuos. Then, the Torah explains the purpose of this process: "הקרבתם מנחה חדשה לה" —in the merit of this yearning, we will be privileged to offer a "new offering" to HKB"H—namely, the chiddushim of Torah that descend on Chag HaShavuos for the entire year.

Our thanks and blessings are given to those who donated for the publication of our weekly dvar Torah for the merit of אחינו בני ישראל

**Family Madeb for the** 

Refuah Shelimah of Lea bat Virgini

Arthur & Randi Luxenberg לזכות of their wonderfull parents, children and grandson

To receive the mamarim by email: mamarim@shvileipinchas.com

ANDE (ANDE (ANDE

Parshas Emor 5779 | 6





EMERGENCY HOTLINE Dial: 845-371-2760 or Text: 914-490-8129 and type the word "EMERGENCY"

845-371-2760

INFO@AREIVIM.COM

WWW.AREIVIM.COM

To subscribe to the Weekly Email, please email info@areivim.com and enter "Subscribe" into the subject line.

Please go to www.TorahAnytime.com to listen to Rabbi Shmuel Gluck, and other popular speakers, on TorahAnytime.

#### By Rabbi Shmuel Gluck

his Parsha discusses the daily Mitzvoh of cleaning and lighting the wicks for the Menorah. The Halacha is that this must be done by a Kohen. Nevertheless, the actual lighting can be done by a non-Kohen.

Why would the preparation of the Mitzvoh require a Kohen when, what should be considered to be more important, the actual lighting of the wicks, can be done by anyone? In addition, a non-Kohen is not allowed to walk past the beginning of the Mizbeach. Practically speaking, a non-Kohen would be unable to light the wicks unless he lights them from more than one hundred fifty feet away.

To properly answer this question, we must appreciate what the Menorah represented.

The Menorah represented the Torah, and the Kohanim, its teachers. Rav Shamshon Raphael Hirsch explains that the Halochos of the Menorah are based on the role of a Rebbi.

The Rebbi's responsibility is to teach his students how to independently think consistent with the Torah's approach. They can't just teach them the Halochos.

They achieve that by teaching them the foundations that will make these Halochos sensible, empowering their students to make their own decisions.

Parents are their children's Rabbeim. They should not teach their children by repeating to them that, "I'm your father, and I know what is best for you". (Parents speak like this for various reasons. This Parsha thought does not focus on those reasons, intending only to highlight the importance of explaining the Torah's messages and laws.) They must explain their statements so that their children can extract the foundational rules and apply it to other, similar, situations. Explaining to children requires parents to have the necessary knowledge to properly explain their teachings and will require the parents' personal actions and their teachings to be consistent, as their children will easily recognize contradictions in their parents' words and actions.

The Kohen prepares the wicks, but anyone, and everyone, has to be able to light it.

Only a select few people can properly teach Torah. Nevertheless, everyone should learn Torah and then apply it.

#### The Difference Between Boundaries & Defenses Part 2 of 2

By Rabbi Shmuel Gluck

W

hat I described in part one are some of the challenges that even healthy people will find when they want to create boundaries. Many people are "slaves" to their "upbringing", and believe that they are creating boundaries when, in truth, they are creating walls.

People should remember the following definition: the difference between creating boundaries and building walls, is that walls are absolute, and completely subjective. Boundaries are partial, and based on what is personally

and culturally accepted. They are lines that are not to be crossed. Since people are the products of their personal experiences, they often do not know whether they are creating boundaries or building walls.

A woman recently told me that she finally realized that her background led her to believe that what were actually walls were healthy boundaries. She explained that during her "upbringing", she would be asked

random questions, such as, "Are you going anywhere today?" Those random questions usually led to a request for a favor. In other words, they were not random. Her survival instincts caused her to bristle when she was asked the most innocent of questions. "Are you going to sleep soon?" meant something more than a curiosity of whether she was tired. She believed that it was intended to request a favor, or to be critical in some way.

Many years later, she realized, that because she felt under siege by her husband's questions, which were asked innocently, she built walls around herself, believing that she was only creating boundaries. The damage that she caused was significant, as her husband was aware that she was building walls, and was not letting him inside her world.

What may be a fair boundary in one family is a wall in another. Because people assume their upbringing environment is the "norm", they transfer their youthful family beliefs into their married home, barely considering the differences between the two. Instead, they should realize that many previously necessary survival skills will become obsolete, even damaging, when applied in non-dangerous environments.

There are other reasons that people build walls, believing that they are boundaries.

Sensitive people build walls thinking that they are creating boundaries, but what is more damaging than the wall that they have created is the unspoken message that's attached to it. I, personally, am comfortable with people having walls (in limited areas), as long as everyone agrees that it's a wall. It becomes more difficult for people to accept walls when those building

them insist that they are boundaries.

I believe that people would allow someone else to take advantage of them, even in a healthy relationship, as long as they understand that one of them is taking this advantage because of a personal need. For example, I would not mind keeping the thermostat on higher that what is generally accepted, if it is seen as a favor, and not an unalienable right. I am willing to accept a few unfair boundaries as a courtesy, and not as a need to protect people from being mistreated.

Here is another example: Some people have a difficult time being on time. Some tardy people apologize with a smile. They know it's a weakness, and





"Boundaries have to be made

clear to others, despite any

challenges that may arise

when they are told."

appreciate their spouses, co-workers, etc., being patient with them. Hopefully, their redeeming qualities make it easy to overlook this fault. Others are not prepared to "fix" what they believe to be their unalienable right, and therefore a boundary, instead of what it is, a wall. Doing this will cause their friends to change from being understanding into being resentful.

Here are some tips that will help create effective guidelines:

I) Boundaries have to be made clear to others, despite any challenges that may arise when they are told. When people want to speak to me in my home, I text them that they should not ring the front doorbell, because my home is private, and not part of Areivim. This is easy to do (although a surprising number of people still do it), because my relationship with the people who come for advice begins with boundaries.

However, it is more difficult to create boundaries when they are necessary for an existing, but evolving, relationship. Boundaries that were never required suddenly become necessary, although others may not see the same need.

- 2) It is difficult to create, or increase, boundaries, when they are obvious to one person, and selfish to another. Nevertheless, I have found that it is better to have an initial, quick, confrontation (laying down boundaries), than to hint at boundaries, and allow others to claim ignorance of those boundaries, since this will often lead to numerous arguments.
- 3) It is more important to focus on boundaries that are realistic, and that are consistently sustainable, than to create boundaries which people may consider to be their personal "rights". Boundaries define relationships. The fewer the boundaries, the closer the relationships. Nevertheless, what is more

important than the chosen boundaries is the consistency of the relationships. Strict boundaries often require adjustments, and sometimes require complete "looking away" from the people who cross those boundaries. Making rules and changing them, or not following through with them, will confuse people, with what would have otherwise been clear and acceptable boundaries.

- 4) In my personal life, I convey, verbally and in other ways, that I have fewer boundaries than most people, but will hold firm to those boundaries. This allows me to ask people to respect my boundaries without my feeling, or risk being looked upon, as mean, because I know that other people's boundaries are more exclusive than mine. For example, parents who allow children to have later curfews than their friends' children, have created a boundary which, despite children's natural instinct to always want "more", should be accepted by their children, since their parents are allowing them more freedom than other parents.
- 5) Do not become upset when boundaries are consistently broken. Just mention to the violator that they have been broken. Don't mention it each time, because that will usually create more problems than it will solve. If the people who break your boundaries refuse to acknowledge them, people should consult with a professional as to what should be the next step.
- 6) In conclusion, do not look at every "boundary crossing" as an ongoing violation of your privacy. You do not have to defend your territory immediately, because this will only increase any resentment. On the contrary, speaking calmly to the violator after the event is over will make you sound more rational, and make the request to protect your boundary more believable.

#### Story from "Torah Tavlin" By Rabbi Dovid Hoffman

hen speaking about his childhood and growing up in the holy city of Jerusalem, the famed Maggid, R' Sholom Schwadron zt"l, would always insist that he was a wild child."I owe a great deal of thanks to my Rebbe, R' Leib Chasman zt"l, for he removed half of my wildness." And when he was asked about the other half? R' Sholom just smiled.

What lay beneath this early wildness? What was the nature of R' Sholom's personality during this period? We can learn some of the answers from a story his friends have preserved from their days in the Talmud Torah of Meah Shearim. R' Sholom himself authenticated this tale and repeated it to one of his beloved grandsons. "The gabbai of the local chevrah kaddisha," he recalled, "was a very tall man. He also had an unusual walk, which, together with his height, gave him an unusual and out-of-the-ordinary appearance." The boys were playing in the Talmud Torah schoolyard one day when the gabbai climbed the stairs of the nearby Ohel Sarah Synagogue. Seeing him, young Sholom Schwadron began imitating the gabbai's movements. His appreciative classmates doubled over with laughter at his antics. At first, the gabbai swallowed the insult in silence. As the laughter grew louder, however, he spun around and called out angrily, "Who is making fun of me?" Young Sholom was rendered mute, but his friends exploded in frightened cries. The man descended the stairs, walked toward them at a rapid pace, and entered the Talmud Torah schoolyard. At once, all the boys fled into the building.

"I was scared," R' Sholom recalled. "I still remember how I felt that day. He was a giant of a man, chasing me in fury." To his friends' credit, they did not tell on him. The gabbai searched the Talmud Torah for a while, then left, frustrated.

"I could have let myself forget that incident, but the man's humiliation bothered me deeply. Regret gnawed at me all that day and night. A Jew had been hurt because of my wildness and callousness. The next morning, I made a daring decision. I would find the gabbai and ask his forgiveness. The problem was, I didn't know where he lived."

Young Sholom searched for the gabbai across the length and breadth of

#### מעשה אבות...סימן לבנים

Meah Shearim. One day, he stepped inside a shul and glimpsed the man he sought, standing at his full height in the center of the room. Little Sholom fled in a panic. In both age and stature, Sholom was small. And the gabbai was huge! Sholom was afraid of his own idea. He was terrified at the notion of entering that shul again. What if the gabbai decided to "repay" him as he deserved? The boy's heart pounded and his breath became short. More than anything, he longed to return to his cheder. He wished he could vanish from the spot and run back to school. But the regret that had filled his heart the preceding day held him firmly in place.

"I gathered my courage," said R' Sholom, with a wistful smile, "stepped back into the shul doorway, and stood looking inside. I lifted my head, cupped my hands around my mouth, and screamed out (in Yiddish), 'I am the boy who laughed at you yesterday. Please forgive me!' With that, I turned quickly and began to make my escape.'"

R' Sholom smiled as he recalled the memorable event that helped shape his future growth. "Suddenly, the giant man spun around and came after me. He took giant steps. Before I could get far, he had caught me in a vise grip!"

Young Sholom trembled with fear. He tried to struggle, but the man's grip was too strong for him. The gabbai, a good and honest man, held the boy's arm and shook him vigorously. Then he lifted the boy almost to the ceiling, brought him close, and stared into his eyes. The little boy, feet dangling helplessly in the air, thought he saw his short life flash before his eyes! This was it! The end was near! And then .... the giant man gently kissed young Sholom on the forehead! His face transformed into a wide smile that lit up the room and he turned to the other congregants in the shul saying in a ringing voice, "Look at this boy! Have you ever seen a boy ask for forgiveness?"

He set Sholom down on the floor and patted him on the head. Worn out from the mental and physical struggle, Sholom left the shul, chastened, but far lighter in spirit than when he had arrived. It was unconfirmed, but perhaps this giant gabbai removed the other half of young Sholom's wildness, paving the way for him to become one of the leaders of the Jewish people in the coming generations.





## MIZMOR L'DOVID

Divrei Torah Inspired by the Torah Commentaries of RAV SHIMSHON RAPHAEL HIRSCH ZT"L

#### **Dovid Gurwitz**

#### **Parshas Emor**

#### Speaking and Informing in Fours

Rav Shamshon Raphael Hirsch zt" distinguishes between the word devar and the word vayomer. Dibur and emor differ, meaning "speaking" and "informing."

Speaking is the expression of thought in words, without any consideration of its being accepted by the hearer, but informing is always "telling somebody." One can speak to oneself, but not inform.

*Dibur* is the concise expression of a thought, while *emor* is addressing the same to the mind and feeling of another person, the complete explanation and development of a thought into genuine understanding.

Hence, in the speech of the *Torah*, *dibur* is always the concise expression of the Law, as given in the Written Torah, but *emor* refers to the full explanation of it in the Oral Torah.

We see this in the way the *Torah* is written with two types of fire. Black fire makes up the letters, but its teachings are confined to them - *dibur*. White fire is the space between the letters, which has no such limitation - *emor*. True understanding of *Torah* requires more than words on a page - it requires conversation, interaction, creative expression of something more intimate than letters can convey.

There is another mystical teaching here as well. The word *dibur*, *Rav Hirsch* tells us, can also be pronounced as if the middle letter is a *Vav*, not a *Bais*, its phonetic cousin. The result changes the word *dibur* into the word *dor*, a generation of words, coming from one side.

A *dibur*, or the entire *Sefer Devarim*, is not a conversation, or a dialogue. It is a one-way communication, like a generation. Hashem spoke the Law in Ten Statements – "*Asseres HaDibros*," following *yetzias Mitzrayim* - but He created the world in Ten Utterances "*Assarah Ma'amaros*" at *Bereishis*.

These two "tens" also have something else in common - the idea of 4. How do we see this? We just had a *Seder* with four questions, four cups of wine, four sons, and four expressions of *geula*. *Bereishis* has a value of 913, which has a *mispar katan* of 9 and 1 and 3, or 13, which equals...4!

Therefore, both at Creation - representing zecher maase bereishis - and at the Seder - and representing zecher yetzias mitzrayim - the idea of 4 was implanted. It is interesting to see, even in the hagadah, that the value of the first words of the first 14 sections - kadesh, urchatz, etc - equals 913, Bereishis!

What can we learn from this idea of 4 in *parshas Emor* - which, at a value of 247, reduces to 13, which also reduces to....4. What is the spiritual significance of 4? The following are all manifestations of 4:

The value of *omer* is 310, which reduces to ...4. The value of *atzeret – Shavuos -* is 760, which reduces to 13, which reduces to ....4. The number of days we count is 49, which reduces to 13, which reduces to ....4.





There are four chambers of the heart. There were four expressions of *geulah*. We hold four species during *Succos*. There are four matriarchs - *Sarah*, *Rivkah*, *Rachel*, *and Leah*. There are four elements - air, water, fire, and earth. There are four corresponding *malaachim* - *Uriel*, *Michael*, *Gabriel*, *and Raphael*.

There are four directions.

There are four letters in Hashem's name.

There are four mystical worlds - Asiyah (world of action), Briah (world of creation), Asiyah (world of formation) and Atzilus (world of shadow of Hashem).

There are four rivers coming out of *Gan Eden*.

There are four levels of souls - Nefesh, Ruach, Neshama, and Chaya - that are accessible in this world.

There are four ways to analyze anything and see in our one world - pardes, remez, drash, and sod. They form the word pardes, garden, from which the word Paradise derives.

There were four Galuses - Babel, Modi, Greece, and, including now, still, Rome.

There are four main vessels in the Mishkan - The Aron, the Menorah, the Shulchan, and the Mizbeach.

There were four pieces of *matzah* left over after the *afikomen* was broken.

The value of *echad* - the one heart we had when we camped outside *Har Sinai*, awaiting to receive the *Torah* - is 13, which also reduces to....4.

The *Maharal* of Prague, in his commentary on *Pirkei Avos*, says that the number 4 represents diversion and multiplicity, and that the number 4 conveys the physical world, the plane of physical existence.

Yet, he also says that the number four signifies a completion, and a fullness. The nation of Israel became full and complete upon the fulfillment of the fourth utterance of redemption, this fourth and final stage in their development.

The four questions also serve to summarize the entire seder.

The four sons also serve to represent the entire intellectual spectrum of guestioning and involvement.

Therefore, the number 4 represents the method by which flow comes completely from above and develops completely.

This is why the *Torah* was transmitted in the first 4 sections.

There are 4 compartments on our head in our *tefillin*.

There are 4 fingers which are of similar length.

It took *Moshe* 4 times 10 days to being the *Torah*.

The *mikvah* brings someone to be pure through the 4 times 10 sah.

It took 4 times 10 years to enter *Eretz Yisroel*. *Netzach* – the fourth *midot* – represented by *Moshe* - means victory and eternity.

Netzach, has a value of 148 - like Pesach. It, too, reduces, to 4.

Therefore, *Parshas Emor*, as we explained above, as opposed to *dibur*, serves its complete explanation and development of a thought into genuine understanding through the word *emor* and through its reminder of *Pesach* and the completeness of the group of 4.

It makes sense, since 1 and 2 and 3 and 4 add up to 10, which reduces to ...1, the true echad.





Parashas Emor תשע"ט

#### ולא תהללו את שם קדשי ונקדשתי בתוך בני ישראל אני ד' מקדשכם

You shall not desecrate My holy Name, rather I should be sanctified among Bnei Yisrael; I am Hashem Who sanctifies you. (22:32)

#### (והתקדשתם והייתם קדשים כי אני ד' אלקיכם)

(And you shall make yourselves holy, and you should be holy, for I am Hashem, your G-d. (20:7))

The Torah exhorts us to strive to be holy. Some make it — others do not. Some make the attempt — others do not even bother. One might think that the barrier to achieving success in *ruchniyos*, spirituality, is a lack of aptitude, a deficiency of talent, or whatever excuses we might advance to justify our own lack of trying. In an inspiring exposition on the *Midrash* related to this *pasuk*, *Horav Tzvi Kushelevsky*, *Shlita*, explains the real reason that many fail to achieve the mark of greatness.

The *Tanchuma* (*Emor* 2) relates that, in desperation, Shaul *Hamelech* went to a sorceress who employed an ove (form of sorcery) to raise Shmuel *HaNavi* from the dead, so that Shmuel could consult with him (concerning the war). When Shmuel appeared, he was wearing the coat that his mother, Chanah, had made for him when he was a little child. Obviously, Shmuel *HaNavi's* mode of dress was significant. What was so significant about this coat that it must be mentioned in the *Navi* (*Shmuel* I 2:19), underscoring the fact that it was the same coat that his mother had made for him? Was Shaul concerned about going to war or not? He was unable to consult through the *Urim v'Tumim*, so he called up Shmuel. What role did the coat play?

The Rosh Yeshivah posits that from the mere fact that Shmuel was laid to rest wearing this coat (regardless whether it was the very same coat that his mother had made for him and it grew with him, or it was a replica of the original), we see that this coat was much more than a covering for his body. It was, in fact, a part of his essence. The Rosh Yeshivah notes that a material/physical object that plays a critical role in someone's life can become an essential part of him. For example, the Rogatchover Gaon, zl, instructed the Chevra Kaddisha of Dvinsk to bury Horav Meir Simchah, author of the Or Sameach and Meshech Chochmah, with the wood of his shtender, since it was essentially a part of him (as he was always learning over it).

Both the *Radak* and the *Malbim* emphasise that the purpose of this coat was not to keep the young Shmuel warm. Despite the fact that it had been sewn for a three-year-old boy, it was designed to resemble the coat of the *Kohen Gadol*! Chanah was intimating a powerful message to her son: You must strive for greatness. Never settle. Mediocrity is unacceptable. This coat conveyed to Shmuel not to measure his personal achievement by the barometer of the average person, but to strive for unparalleled, unprecedented greatness. He must yearn for – and work towards – becoming the *gadol hador*, the leader of the generation.

This is why the coat was considered to be a part of Shmuel's essence. It encouraged Shmuel's constant striving for greater achievement, thus reflecting his constant desire to grow spiritually in every way. Indeed, as the *Rosh Yeshivah* notes, when *Chazal* compare Shmuel with Moshe *Rabbeinu* and Aharon *HaKohen* (*Bamidbar Rabbah* 18:8), they point to the coat as the reason for Shmuel's unprecedented spiritual achievement. Every time Shmuel donned that coat, he understood that it represented his chance to become great.

The primary deterrent to our achieving greatness is our lack of awareness of our full potential. If we would only be able to acknowledge our skills, talents, qualities and capabilities, and apply our genuine and

sincere willpower toward utilising them completely – we would maximise our potential and achieve greatness.

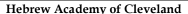
There is a well-known story that occurred concerning *Horav Zushe, zl, m'Annipole*, as he lay on his deathbed. He suddenly began to weep uncontrollably. His students who stood around his bed wondered why he was so emotional. He replied that he feared his Heavenly judgment. His students were really surprised. They were acutely aware of their revered *Rebbe's* saintliness. He explained, "When I arrive in Heaven, I know that Hashem will not question me why I did not become as great as Moshe *Rabbeinu* or David *Hamelech*. When He asks me, however, 'Why did you not become more like Zushe?' – what will I say?" We are not asked to be like Moshe, but we are asked to be "ourselves" – to maximise "our" own potential.

Our devoted mentors are charged with taking note and cultivating that potential. They must also help us to see and realise it. Some are more successful than others. Some either care more, or are more talented in noticing a student's potential and acting upon it. One thing is for certain: one who ignores a student's potential, because it is not his area of concern, is doing his student a great disservice by depriving him of his G-d-given function in life. Gedolei Yisrael made great demands on those charged with educating Jewish children, enjoining them to focus on the full potential of each student. There are times, however, when carrying out this objective is difficult. For example, when a student, for whatever reason, lacks motivation or presents serious discipline issues or other impediments to learning, this escalates the challenge for the mentor. How the mentor reacts determines his mettle and plays a critical role in the future success of that student. The following two vignettes present us with the perspective of our gedolim, Torah leader's, concerning how not to react, how not to respond.

A menahel, principal of a yeshivah, came to Horav Aharon Leib Shteinman, zl, complaining that he had a student in his school that had broken every rule, had been impossible to teach, and had disrupted the class on a regular basis. He had decided that it was time to ask the student to leave the school. What did the Rosh Yeshivah think about this? Rav Shteinman asked the menahel if he had exhausted every possible avenue of discipline, both punitive and therapeutic. The menahel confirmed that he had tried everything. "Did you pray for him?" Rav Shteinman asked. "Not really," was the menahel's reply. "Tell me his mother's name, and I will pray for him," Rav Shteinman said. "I do not know his mother's name," the menahel responded. "What?! You are prepared to eject a student from yeshivah — and you do not even know his mother's name? You have failed this student." (Obviously, he did not receive Rav Shteinman's permission to remove the student from school).

The second case took place at 1:00 am when a broken-hearted father knocked on the door of the home of the *Tolner Rebbe, zl.* One o'clock in the morning is late, but this father was distraught, since his son – who was, in his father's mind and words, a wonderful, sweet boy who just needed understanding – had been asked to leave his *yeshivah*. The father felt that the *menahel* was unjustified in ejecting his son from *yeshivah*. The *Rebbe* listened to the father and said, "Quick, let me get my coat. We will go visit the *menahel*." The fact that it was essentially in middle of the night did not seem to concern the *Rebbe*.

They went to the *menahel's* home and knocked on the door long enough until the *menahel* came to the door in his pajamas. The *Rebbe* looked at him incredulously: "You were in bed? I assumed that since you had adjudicated a life/death situation today (concerning



Dedicated to the memory of Ellis Goldberg z''l publisher and distributor of the Worldwide edition of Peninim





sending the boy out of *yeshivah*), you would be unable to sleep." (In other words, if you were so cold, so dispassionate, concerning a boy's life then you have no business being a *menahel*).

#### ובחמשה עשר יום לחדש הזה חג המצות לד'

And on the fifteenth day of this month is the Festival of Matzos to Hashem. (23:6)

One year, Horav Tzvi Hirsch Levin, zl, had occasion to invite the mayor of Berlin (a gentile, but one who was quite respectful and friendly to the members of the Jewish community) for the first Seder. The mayor entered the home to observe the rich finery of the tablecloth and napkins on a table bedecked with the finest china and silver flatware. The mayor had a superficial knowledge of Jewish traditions and customs. He was, thus, taken aback that Pesach, when we sit as kings, the young child traditionally asks the Four Questions, which begin, "Why is this night different?" when, in fact, on Succos, a festival during which we sit in a flimsy Succah, he asks nothing. One would think that a festival which emphasises the temporal nature of our existence would invoke greater incredulity in the mind of a child than a festival in which we sit as kings.

Rav Levin responded with a practical explanation. "A Jewish child grows up with the notion that everything around him is temporary. One day he can be ensconced in his home and, the next day, the dictator who rules the country where he lives decides that it is time to expel the Jews. Thus, on Succos, when he sits in a temporary dwelling which, at best, can be described as flimsy (this was before our modern day structures that are made to withstand a tornado), he is not surprised. He is acutely aware that this is how Jews live.

"On *Pesach*, however, he enters a home wherein the table is bedecked with finery; the chairs have pillows on them, on which the family members recline; fine wine accompanied by a rich meal is served – and the child asks questions: "'Why is this night different?' We are living like kings. Jews are supposed to be on the run; instead, we are reclining and relaxing. Is it possible that our exile has ended?" the child wonders.

Let us analyse the difference between the *Pesach Seder*, which is experiential in nature and demands that we relive the Exodus by acting like free men, while never forgetting that we were once slaves; and the meal in the *Succah*, which is to remind us of the temporary nature of everything in life. *Pesach* is to convey the message of freedom from slavery. Thus, we have *marror*, bitter herbs, on the table to serve as a reminder of the bondage. The *Matzah* reminds us of the urgency of our liberation, intimating that Hashem – not us or Pharaoh – was in control of our destiny. "Earlier in the day I was a slave – tonight I am a free man – a king!": This is the message of the *Pesach Seder*. It is difficult for anyone – especially a child – to absorb such a metamorphosis. Therefore, he asks, "Why is this night different?"

The Succos meal is standard fare – no reminders, no messages other than the flimsy walls and leaky roof of the Succah. Message: We must trust in Hashem for everything, every movement, all of the time. The Pesach message is: You are free, but never forget from whence you came; do not forget that you were once a slave. Thus, keep the marror prominently on the table amidst your finery. It belongs there. The Succos message: Never forget that whatever you have is temporary; in the space of a moment, the nice, friendly neighbours whom you felt were your friends can turn on you. It happened in Germany prior to World War II. Who says that it cannot happen again? Trust in Hashem. That is all that we can do.

Which message provokes questioning? Which scene beleaguers the mind of a young child more? I think the bowl of *marror* sitting right in middle of the table is a greater anomaly than sitting in the flimsy *Succah*. Paradox invokes question. *Pesach* is a greater paradox. After all – are we free, or not?

Veritably, *Pesach* and *Succos* both have parallels that end up being different from one another. Indeed, this is because the two Festivals have varied foci. Both *Pesach* and *Succos* address four types of Jews who are different from one another in levels of belief, commitment and knowledge of Judaism. *Pesach* is celebrated with four sons "sitting"

at the *Seder* table: the wise and wicked sons together with their brothers, the simple son and the one who knows not what to ask. When the wicked son scoffs at the traditions which we observe, we blunt his teeth, intimating to him that with such an attitude, he has no business at the *Seder* table.

On *Succos*, we celebrate with the Four Species, which symbolise four classes of Jew: the Jew who has "taste" and "fragrance" i.e., the Esrog, (this means that they have Torah, *taam*, taste – and *maasim tovim*, good deeds); the *Lulav*, which has taste, but no fragrance; those who have fragrance, but not taste, i.e., the *hadas*, myrtle; last, the Jew who has neither taste nor fragrance, no Torah or *maasim tovim*; the *aravah*, willow. Hashem instructs us to bind all of these together as one; thus, as a group, they all achieve atonement.

The question is obvious: Why on *Succos* are we instructed to include all factors, yet, on *Pesach*, we are told to blunt the teeth of the *rasha*, wicked son? *Horav Elchanan Sorotzkin, zl,* distinguishes between *Succos* and *Pesach*, which is a family/home oriented festival/celebration, *seh labayis*, a lamb for a household. The *Korban Pesach*, Pascal offering, is to be eaten together in a group in the house where all are included. In contrast, *Succos* is celebrated outside of the regular house, outdoors, under the sky, without the protection of the home. On *Succos*, we leave our homes and go into exile, while *Pesach* is about *yetzivus*, staying in one place. We are free men with a home. Free men celebrate their freedom in a concrete, stationary edifice. They are not compelled to move around.

When the celebration is homebound, family-oriented, stationary, our attitude concerning including the wicked son is clear: Sorry. We love you and want you to return (on our terms), but this is a (small) family celebration. We require a cohesive family, all of one mind and level of commitment. We are celebrating the Festival of Freedom. You are not free. You are enslaved to your desires, false ideologies, arrogance. When you repent and change, you will be treated with respect.

On *Succos*, we remove our family from the home and take them on the move into exile, protected by flimsy walls/roof and a prayer. Exile implies adversity, *tzaros*, troubles. Along the way, we will pick up the stragglers who are also suffering. In exile, we are all together as one, bound by our common heritage and (hopefully) destiny. In exile, we turn our back on none. We wait – and wait – for the glorious day on which Hashem will send us Eliyahu *HaNavi*, who will return all of the lost and alienated and bring them "home."

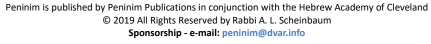
#### וספרתם לכם ממחחרת שבת

You shall count for yourselves – from the morrow. (23:15)

The halachah, as recorded in Shulchan Aruch

Orach Chaim 493:1, states that the prevalent custom is not to make weddings between Pesach and Shavuos (during a specific thirty-three day period), because it was during this time that the students of Rabbi Akiva (twenty-four thousand) died. The Talmud (Menachos 29b) states: "Rav Yehudah said in the name of Rav, when Moshe Rabbeinu ascended Har Sinai to receive the Torah, he found Hashem attaching crowns to some of the letters of the Torah. Moshe asked, 'Hashem, who is holding You back (preventing you from making the Torah larger)?' Hashem replied, 'One day, there will be an individual whose name will be Akiva ben Yosef, who will expound mounds and mounds of halachos from each point of the letters.' When Moshe heard this, he asked, 'Ribono Shel Olam, You have such a (great) person, and You chose (instead) to give the Torah through me?' Hashem replied, 'Be silent. This is My thought.' (In other words, it was My decision for a reason that you are not able to understand.)"

Horav Yechezkel Abramsky, zl, asks a compelling question. If Rabbi Akiva was able to expound mounds and mounds of halachos from the points of the letters of the Torah, then our Shas/Talmud should be voluminous. What happened to the Shas "according to Rabbi Akiva"? How did so many halachos disappear from Shas? Rav Abramsky explains that, clearly, Rabbi Akiva taught these halachos to his talmidim, students, and when they died, the halachos disappeared with them. This is a monumental chiddush, innovative idea, but one that illuminates for





us why we, after all of these years, still continue to mourn the untimely deaths of these twenty-four thousand Torah giants. This mourning rite seems to ignore the *halachah* that one does not mourn for the deceased for longer than twelve months. How are we to reconcile this *halachah* with our continued mourning for the *talmidim* of Rabbi Akiva?

Rav Abramsky explains that the gezeirah, decree, that ha'meis yishtakach min ha'lev, the deceased should be forgotten from the heart, applies only when one mourns for the loss of an individual, someone external of himself. In such a case, too much expression of grief is unhealthy. Life must go on. Concerning the talmidei Rabbi Akiva, we are mourning for ourselves over the irreplaceable loss of wisdom that ceased with their demise. Had they lived, they would have transmitted to us the Torah expositions of Rabbi Akiva to us. Our Torah would have grown exponentially in size. Thus, their untimely passing deprived us of untold Torah wisdom. During the weeks of sefirah, when we mourn the talmidei Rabbi Akiva, we lament our loss — a loss for which we can never be compensated.

This idea (I think) applies to all of the tragedies sustained by our People throughout the millennia. When great sages are suddenly taken from us, we lose the Torah they would have transmitted to us. While there are those who have placed a number to the unspeakable tragedy of the Holocaust, we must add to this number the potential of Torah that was lost to our People. Had they lived... *Klal Yisrael* would have had a completely different self-image, appearance and identity. Life would have been different. Thus, we continue to grieve – and grieve.

#### ויוציאו את המקלל מחוץ למחנה וירגמו אתו אבן

And they took the blasphemer to the outside of the camp, and stoned him to death. (24:23)

#### ויציאו אתו כל העדה אל מחוץ למחנה וירגמו אתו באבנים

The entire assembly removed him to the outside of the camp, they pelted him with stones and he died. (Bamidbar 15:36)

The Torah is teaching us about the punishment meted out to the *mekallel*, blasphemer. In *Sefer Bamidbar*, the Torah relates the punishment which the *mechallel Shabbos*, desecrator of *Shabbos*, received. The *mekoshesh eitzim*, the individual who gathered twigs on *Shabbos*, was stoned, as was the blasphemer. While their punishments were similar, the Torah's description of the actual execution is textually different. With regard to the *mekallel*, the Torah writes, *Vayirgemu oso even*, "They stoned him with *even*," which means one stone. Concerning the *meksohesh*, however, the Torah writes, *Vayirgemu oso b'avanim*, "They stoned him with stones." Why is the blasphemer stoned with *even*, one stone, while the *mekoshesh* is stoned with *avanim*, many stones?

Horav Yeshayah, zl, m'Prague (quoted in Nifloasecha Asichah) explains that the variance lies in the sin and how the nation viewed it. There is no question that the blasphemer's action was an egregious sin, abhorred by the entire nation. When they threw the stones at the blasphemer, it was a collective execution for which there were no detractors. This man was evil. He had committed a heinous crime and was receiving his due punishment. Thus, the Torah writes that he was stoned with even — one stone, which describes the collective agreement of the entire nation to be divested of this human scourge.

The *mekoshesh eitzim* was an individual who claimed that he was acting *l'shem Shomayim*, for the sake of Heaven, to teach the nation the stringency of desecrating *Shabbos*. When the people would see the severity of his punishment, they would realise that this was no ordinary sin. There were people, however (those who see only good; who, regardless of the detestable nature of the sin, find some way to excuse or justify the most evil behaviour), who were prepared to gloss over the *chillul Shabbos*, even labelling Tzlafchad (the name of the *mekoshesh*) as a *tzaddik*, righteous person, for having the "courage" to give up his life, so that others would learn an important lesson. Sadly, such reaction to flagrant sin is not uncommon. Perhaps this is why those who observe Torah and *mitzvos* are in such a minority. When the *mekoshesh* was stoned, it was with *avanim*, many stones. Everyone participated equally (in action), because Hashem had instructed the nation. In their minds, however, there were those who had questions, who were not in

agreement. They were not all on the same page. Thus, they threw numerous stones, representing dissenting ideas.

At first, I felt the Torah's wording does not support this exposition. With regard to the *mekoshesh*, the Torah writes *Va'yotziu oso kol ha'eidah*, "And the *eidah*, community, group, took him out." The Torah uses three different terms to describe a community: *tzibbur; kehillah; eidah*. Obviously, each has a distinct meaning. *Eidah* is derived from the word *eid*, which means witness. The people who constitute an *eidah* agree with one another. They maintain a strong sense of collective identity, having witnessed and been a part of the same events. They are all focused on a common purpose. Korach's *eidah* was evil. They were all focused on mutiny and impugning Moshe *Rabbeinu's* leadership. An *eidah* is a group of like-minded people bent on a common goal. If this is the case, the people who gathered to enforce Hashem's instructions to execute Tzlafchad were all in agreement, a notion which is inconsistent with the above exposition.

We must, therefore, submit that as far as taking the *mekoshesh* out to be executed, the entire community was like-minded, but when it came to carrying out the judgment against him, they began to hem and haw. This is not uncommon at a time in which an unpleasant decision must be carried out. At first, everyone seems to be on the same page. When the actual deed must be executed, we notice how suddenly (and conveniently) certain individuals just realise that they have a meeting, an appointment, a pressing issue to attend to, etc. Apparently, communities have not changed.

#### Va'ani Tefillah

#### בונה ירושלים

**Boneh Yerushalayim.**Who is the Builder of Yerushalayim.

Noticeably, it does not say *yivneh Yerushalayim* – He *will* build Yerushalayim; rather, it says *boneh*, He is the Builder of Yerushalayim. *Horav Shimon Schwab*, *zl*, explains that the building of Yerushalayim (future) is an ongoing process throughout our long *galus*, exile. Just as a deep foundation must be dug in order to support a tall structure, so, too, the historical events of our long *galus* are the preparation, the foundation, for the rebuilding of the future Yerushalayim. Our entire *galus* (and it has been longer than anticipated) is the deep, dark, underground pit upon which the foundation of the future city of Yerushalayim will be built. Thus, Hashem has been *Boneh*, building, Yerushalayim since the *Churban*, destruction, of the *Bais Hamikdash*. This process has not ceased during our *galus*. It will cease only with the advent of *Moshiach Tziddkeinu*.

To sponsor a mazaltov, simcha or yartziet, email: <a href="mailto:peninim@dvar.info">peninim@dvar.info</a>





Dedicated in Loving Memory of Avigdor Ben Avraham and Breina Chaya Bas Efraim Mr. and Mrs. Victor Groffman z"l + Yahrtzeit ח' אייר

#### The Holy Name

**"Y**es, can I help you sir?"

The man hesitates a bit. He is coming to exchange a shirt that he bought a month ago and he does not have a

receipt.

like?"

"Yes, please. I bought this shirt here and the style does not suit me. Can I exchange it for different one?" "Surely, sir. Which NISSAN one would you

"A plain one like the one that I am wearing.'

The store owner goes to look for the shirt. He returns empty handed.

"I am sorry sir, we do not have any more shirts like that."

"Do you plant to order more soon?"

"I'm afraid not. Would you like your money refunded?"

"Yes, please."

"How much did you pay for the shirt."

"I bought it on sale. Five shirts for \$50. That comes out to \$10 per shirt."

"Not exactly. That sale was special. Four shirts alone really sell for \$50. I threw in the fifth shirt free. I can only refund \$7 for this shirt."

The man is dumbfounded. It seemed so straightforward. Five shirts for \$50 is \$10 per shirt. Why is this man trying to shortchange him?

"I don't understand. Why is this not \$10 per shirt?"

"I explained that this shirt was for free. I really do not have to refund the money. Seven dollars is really a good deal. Take it or leave it.'

The man begins to get upset. He really wants to raise his voice and tell the store owner how unfair this is. However, he stops himself. "I am a religious Jew," he thinks. "People look at me and judge me. I could influence their opinion about the entire Jewish people. Worse than that, I could disgrace Hashem's name. The Torah commands us, 'You shall not desecrate My Holy Name' (Vayikra 22:32). I will keep quiet. Three dollars is not worth making a chilul Hashem (disgrace of the Holy Name)."

"Thank you. I will take the seven dollars. Have a good day."

"Thank you sir."

The man rushes off to his next errand. His daughter's schoolbag has a broken buckle. It is seven years old, but has a lifetime guarantee. He is going to have it fixed.

"Can I help you sir?"

"Yes, please. This schoolbag has a broken buckle. Can you fix it."

"Certainly, but it will cost three dollars." "But it has a lifetime guarantee."

"That guarantee is only on the sewing of the seams, not the

buckle. "Oh well," the man thinks. "There goes an-

other three dollars."

"Never mind. I'll fix it for free."

In less than a minute, the man has a new buckle on his daughter's schoolbag.

"Thank you very much, sir." "My pleasure."

The man thinks to himself. "I did not make a chilul Hashem at the first store over three dollars. Now I got this three dollar buckle for free." The man smiles, as he feels Hashem smiling down upon him.

#### Kinderlach . .

We are Hashem's ambassadors, People are watching us all of the time. How do we act? Do we behave nicely and make a Kiddush Hashem (sanctify His Name)? Or chas veshalom (G-d forbid) the opposite. Be a good ambassador. Show everyone how wonderful Hashem really is.

#### Rebbe Akiva's Students

 ${}^{ ext{w}}$  hat a terrible tragedy! Twenty four

thousand people killed!"

"What was it? Mudslides in Chile?"

"No."

"Earthquake in China?"

"No."

"Tsunami?"

"No."

"Please tell me. I must know."

"The Gemora (Yevamos 62b) tells the story. Rebbe Akiva had 12,000 pairs of students from the town of Gvas to Antifras who all died suddenly because they did not give the proper respect to one another. The world was void of Torah until Rebbe Akiva came to the south of the land of Israel and taught five new students: Rebbe Meir, Rebbe Yehuda, Rebbe Yosi, Rebbe Shimon, and Rebbe Elazar ben Shamua. These new students disseminated the Torah. The others all perished between Pesach and Shavuos, from a painful disease called 'ascora."

"Oy va voy, 24,000 yeshiva students died! So many! How could it be? Was

their sin so terrible?"

"The Maharal explains that the time between Pesach and Shavuos is a time to prepare ourselves to receive the Torah. This preparation involves perfecting our character traits. One of the crucial aspects that we must work on is honoring our fellow Jews. It is so important that the Maharal calls it the essence of life. Those who did not value the essence of life were not permitted to continue living. They died from 'ascora,' a disease of the throat. Speech comes from the throat: therefore, this disease is associated with sins pertaining to speech. This is the meaning of the verse, 'Life and death are dependent upon one's speech' (Mishlei 18:21)."

#### Kinderlach . .

We should use the wonderful gift of speech that Hashem gave us to honor each other and to learn His Torah. Listen to what your Rebbe is saying. Let your chavrusa finish speaking before you comment on what he is saying. If you feel that he is incorrect, tell him in a respectful way. That is the proper way to speak. B'ezras Hashem, we will all work on honoring each other and merit long lives, filled with blessing.

#### **Anticipation**

**"C**haim, it's time to get up. Today is the big day. Today is the day you receive your special gift."

Chaim practically jumps out of bed.

"Oh boy, I can hardly wait! I have been thinking about this gift for weeks. I have even been counting the days."

യ യ 🛞 ജ

 $m ^{st Y}$ ou shall count for yourselves from

the day after Shabbos" (Vayikra 23:15). This is the mitzvah of counting the Omer. We can all identify with Chaim. How many of us have felt this anticipation of a big event such as a bar mitzvah, a vacation trip, or a special gift? We are so anxious that we can't wait for each day to pass. The Sefer HaChinuch explains that the Torah is the biggest gift that a person could receive. Therefore we count the days from after Pesach until Shavuos, the time of the receiving of the Torah on Har Sinai.

#### Kinderlach

How many days have we counted so far? We are getting closer and closer to Shavuos. Let us all prepare ourselves to receive the Torah by strengthening our learning and our relationships with people and Hashem.

......

All rights reserved to the author ❖ Please direct all inquiries concerning this publication to (02) 585-2216. #1069#





#### Save Yourself from the Clutches of the Yetzer Hara



ויאמר ד' אל משה אמר אל <u>21:1 "</u> הכהנים בני אהרן ואמרת אלהם <u>"לנפש לא יטמא בעמיו</u>

"Hashem said to Moshe: Say to the Kohanim, the sons of Aharon, and you shall say to them that to a dead person he shall not become impure among his people." Why does the Posuk say that they should not become Tamei to the "Nefesh" instead of saying that they should not become Tamei to the "Meis", the dead person?

This Parshah deals with the special holiness of the lives of the Kohanim. The usual format of the Torah is, " דבר אל בני ישראל while here the Torah uses a different Loshon of, "אמר אל הכהנים בני אהרן דבר denotes stating the concept in concise, general terms, whereas אמר denotes explaining the law in detail, appealing to both mind and heart. דבר differs from אמר as speaking differs from telling. To speak is to express an idea; whether there is anyone listening is immaterial. However, "telling" implies communication. When a person is alone, he can speak, but he cannot tell. The מדבר gives precise expression to an idea, whereas the אומר conveys an idea to the mind of another, fully explaining and developing the idea. Accordingly, in the Torah דיבור is the concise and exact expression of the Mitzvah as given to us in Torah Shebiksav, whereas אמירה is the full explanation as handed down to us through Torah Shebal Peh. An אמורא (Amorah) is one who interprets what he has heard; and thus, the אמוראים, are the interpreters of the Mitzvos, and the successors of the תנאים. תנאים comes from the word "שנה" - to repeat that which they heard - they handed down to their disciples what they received from their masters.

The world was created with the עשרה מאמרות, and we were given the עשרת הדברות. The word used for Creation is because it immediately materializes in the object to which it is addressed. The word used to tell us of the ten commandments is דיבוב for the fact that it was pronounced does not necessarily mean that it will automatically be accepted and fulfilled. The Posuk here regarding the Kohanim revolves around the אמירה. The ideas that are stated here in terse sentences were explained by Hashem to Moshe in detail, and their meaning and content must likewise be communicated to the Kohanim, so that they may understand these matters and take them to heart. Moshe was to speak to the Kohanim as בני אהרן, meaning to explain to them that their Kehunah derives from their being descendants of Aharon. They must recognize and be aware that their Kehunah does not come to them on their own merit, but is transmitted to them by birth. Kehunah is a task that is assigned to a person at birth, a task where one is born and raised, so that in the future it will absorb one's whole life. Therefore, even as the Kohanim are to view themselves as בני אהרן, so should they view

their children as future Kohanim and raise them for the duties of their tribe. (ריבוש ביש רפאל)

"ויאמר ד' אל משה אמר אל הכהנים... זה שאמר הכתוב (תהילים יט:ג) יום ליום יביע אמר " – The Posuk of "אמר אל הכהנים" is connected to the Posuk in Tehillim, "Day to day utters speech, and night to night speaks out." What is the connection between this Posuk from Tehillim with the Posuk of Moshe speaking to the Kohanim here? The Arizal explains that the reason that we make Brochos every day of, "שלא עשני גוי, ושלא עשני עבד is for when our Neshomos leave us when we go to sleep at night, and the Neshomos of Goyim or Avodim do not connect to our holy Neshomos, and we are Zoche to receive back our pure and holy Neshomos in the morning. This is not something that we should take for granted, rather it is an Avodah that we must work on in order to be Zoche to receive a pure and holy Neshama return to us in the morning. We say every morning, " אלקי נשמה שנתתי בי טהורה היא אתה בראתה אתה יצרתה אתה נפחתה בי ואתה משמרה בקרבי" - "My G-d, the soul that You placed within me is pure. You created it, You fashioned it, You breathed it into me, You safeguarded it within me." Why were Chazal Mesaken that we say this everyday, when really it should be enough for every person to bless and praise Hakodosh Boruch Hu once in his life for giving each of us a pure and holy Neshama? However, based on the Arizal above, we can explain that the intention of this Brocha is for the Zechus that we are Zoche to receive "the return of our Neshama" each and every morning, a pure and holy Neshama, and that our Neshomos were not switched with the Neshama of a Goy or Eved. It is for this that we thank Hakodosh Boruch Hu and say, "שנתתי בי – ביום הזה – we are thanking Him for giving us back our Neshama - on this day. "ואתה משמרה בקרבי" – we thank Hakodosh Boruch Hu for safeguarding our Neshomos overnight, and ensuring that our pure and holy Neshomos are returned to us in the morning. Now that we are Zoche to have a holy and pure Neshama, one should want to nurture his Neshama so that it remains alive with Kedusha at all times.

The advice for one to accomplish this is to fear Hakodosh Boruch Hu, and to follow the Mitzvos of the Torah. More than fulfilling the Mitzvos of the Torah is to be Osek in Torah as much as possible, and that will save him from following the Yetzer Hara, who seeks to get one to turn away from the path of Hashem. The Gemara in Kiddushin 30b says, "בראתי יצר הרע ובראתי לו תורה תבלין "-" created the Yetzer Hara, and I created an antidote for it - the Torah." If you will attach yourself and continuously busy yourself with the Torah, then you will be protected from the Yetzer Hara. The Alshich Hakodosh asks, why the Posuk here says, "ולנפש לא יטמא" that one should not become Tamei from the Nefesh, instead of saying that which is more

accurate,"ולמת לא יטמא" – That you shall not become Tamei from the Meis. The Torah hid this message in the command to the Kohanim to remain Tahor, that the Kohanim are not to cause their Nefesh, their holy and pure soul from Above - which we are Zoche to receive anew every day, and not receive one from a Goy or Eved, to become Tamei. The Medrash tells us that the Posuk in Tehillim relates to us how to keep our Neshomos pure and holy. "יום ליום יביע אומר" – One must be Osek in Torah - specifically using his mouth, as it says in Eiruvin 54a – "כי חיים הם למוצאיהם" – that one should bring forth words of Torah from his mouth. If one will be Osek in Torah every day, then, "ולילה ללילה יחוה דעת" – every night when your Neshama goes up to Shomayim, you need not worry, for your Neshama will be infused with דעת, which represents the essence of the Neshama. By learning Torah, one saves himself from the clutches of the Yetzer Hara, and ensure, that one follows the correct path of Avodas Hashem. (ברך משה)

Why does the Posuk say, "ולנפש" and to the "Nefesh," the Kohen is not to make himself Tamei? There are three parts of a Yid's soul: Nefesh, Ruach, and Neshama. When a Yid dies, the Ruach and Neshama leave, and return back to where they came from Above, as it says in the Posuk in Koheles 12:7 "והרוח תשוב אל האלקים אשר נתנה" – "And the Ruach returns to Hashem, Who bestowed it" and certainly the Neshama is also returned. However, the Nefesh, which is of a lower level and was attached more to the Guf, that remains in the world below. The evil spirits take hold of it, and causes there to be Tumah, being that it no longer has the Ruach and Neshama to ward off these evil spirits. (עבודת

The Kohanim must understand what the essence of their own Neshama is and what is the essence of every Jewish Neshama. There is much Kedusha there, and they must harness that Kedusha, and bring it forth. While this Parshah is exclusive to Kohanim, it is also a lesson for the rest of Klal Yisroel. The Kohanim spend their time performing Avodah for Hakodosh Boruch Hu on behalf of Klal Yisroel. They must understand this message, the message of the importance of the Nefesh, and how they must remain Kodosh. It is also a message to the rest of Klal Yisroel to value what Hakodosh Boruch Hu gave each and every one of us - a holy Neshama from below the Kisai Hakovod, and we must cherish it. We must seek to become Kodosh, and to truly recognize the greatness of Hakodosh Boruch Hu. While it is important for us to know the great deficiencies of man versus Hashem, more importantly we must recognize the greatness of Hakodosh Boruch Hu, and this will bring us to Yiras Hashem and Ahavas Hashem. May we be Zoche to truly recognize Hakodosh Boruch Hu in this world, and to have a true Yirah and Ahavah for Hakodosh Boruch Hu.

For questions, comments, to purchase the Sefer "Parshah Pshetl", or to receive a free weekly Dvar Torah on the Parsha- Please email: ParshaPshetel@gmail.com Thank you, Y. Schechte





#### PARSHA WITH

## Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

#### **PARSHAS EMOR**

#### THE BEIN ADAM LECHAVEIRO SHMUZ MIDST THE PARSHA OF THE BLASPHEMER

The Parsha Emor ends with the story of Shlomis bas Dibri's son, a Yid was fathered by an Egyptian in Mitzrayim, who went out and began to argue in the camp. Afterwards, he cursed the Name Hameforesh of Hashem. They put him in prison until Hashem revealed the fitting punishment for such a blasphemy. When Hashem told Moshe that he should be stoned, the entire Bnei Yisrael took him outside the camp and they stoned him. The meforshim ask that the Torah goes into a tangent of eight pessukim that separates Moshe's receiving from Hashem the fitting punishment of stoning and the blasphemer's actual execution. The Torah mentions in this tangent many mitzvos concerning Bein Adam Lechaveiro. One is given the death penalty for murder. If one kills the animal of another Yid he must pay for the damages. If one causes injury to a Yid he must pay compensation. If one damages an animal of a Yid he must pay for the loss. If one inflicts a wound to his parents he receives the death penalty. Why did the Torah insert all these dinin in between the instruction of Hashem to stone the blasphemer and his actual death?

One must first ask himself the question how is it possible for an individual to stoop so low so fast to curse Hashem? This individual stood at Har Sinai and received the Torah, saw the spectacular revelation of Hashem, heard the Sheim Hameforash, and now goes to curse Hashem's name? The Torah reveals by this eight passuk insertion that this horrific cancer starts with the failure to give the proper respect in one's relations between אדם לחבירו. In Pirkei Avos (3,) Rabbe Akivah says Man was created in the tzelem of Elokim the image of Hashem. An extra love was shown to him by revealing this knowledge that Man was created in the image of Hashem. Why does the knowledge of such a fact show extra love? Even if one doesn't possess the knowledge how the galaxies function or how the trees grow, it doesn't really matter because the galaxies and the trees will fulfill their function anyway. So why was it necessary for Man to know that he was created in the image of Hashem?

The answer is that Hashem desires from man that he should give Him *kovod*. Therefore if you know that man was created in His image then you will also give people *kovod* as well for it is like honoring Hashem. If we were not made aware of such important information, we will live our lives without the concept of בבוד הבריות. We wouldn't at all care or be sensitive to use people in an abusive manner in order to benefit ourselves. If I scratch his car I wouldn't have to leave my number on his windshield. I would talk *lashan hara* incessantly, embarrass and insult people and wouldn't have to control my lips. I would push people and physically stampede over their bodies on Black Friday or *Motzei* Pesach to get what I need at the expense of others. "Survival of the fittest by hook or crook" would be my mission statement in life. If I had a bad day on work I wouldn't think twice to let my anger and frustration out on my family members even though they are not to blame. I wouldn't call my wife to tell her that I am coming home late and cause her to worry about me. Basically I could act like an animal to others and not feel the slightest guilt about it. However, now that I know that man is created in the *tzelem Elokim*, by honoring him I am honoring Hashem. If I cannot bring myself to honor the *tzelem Elokim* with *derech eretz*, then at the end I will not honor Hashem either.

Pharaoh made believe that he did not Yosef and all the life benefits and welfare he brought to Egypt. He lacked the *middah* of gratitude. Later when Moshe comes to him, Pharaoh says who is Hashem? If you fail to refine the *middos*, the lack of *yiras shamayim* will follow even if you learn Torah all day. This *shmuz* of Hashem about responsibility for damages to humans and to their possessions is a directive to honor the *kovod* of the *Tzelem Elokim* and not cause him any unwarranted anguish or *tzaar*. Man is a king and you must honor him as such.

The *gematriah* of צלם אלהים (with the two words) is אברהם. He recognized that he himself was created with the *tzelem Elokim* and he strove to bring this consciousness to all of Mankind. There is tremendous *kovod* to Hashem by enlightening the world to the recognition of Hashem's kovod through the *tzelem*.

We can now understand the juxtaposition of the episode of the Blasphemer, and the *parshiyos* of the *Lechem Hapanim* and the Menorah which precede it. In *Pirkei Avos*, Rabbe Akivah also says that *Yisrael* is beloved before Hashem because they are called *Banim* His children. An extra love was shown to them by letting them know about this love. *Chazal* say that at the end of every *Shelosh Regalim* the *Kohanim* would lift up the *Shulchan* that held the *Lechem Hapanim* to show to Yisrael the steam rising from the loaves, days later after it was placed on the *Shulchan*. The *Kohanim* would then declare "See how beloved you are before Hashem".





#### PARSHA WITH

## Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

The Lechem Hapanim was placed on the Shulchan six on one side and six on the other. This symbolizes the letter II. The letter vov translates as hooks as we find in the Mishkan (Shmos 26,32). The letter vov is used to connect one thought to the previous one. The Lechem Hapanim was to arouse the deep connection and love that one Yid should have for the other.

The juxtaposition of these two was to teach that the Blasphemer was oblivious to this miracle. He failed to recognize Hashem's overt love for *Yisrael* and His expectation from each *Yid* that he must have positive feelings towards one another. With the lesson from the *Lechem Hapanim* He would have realized and understood the words of *Chazal* (Sanhedrin 58b) that whoever slaps the cheek of a Yid is tantamount to slapping the *Shechinah*. If he would have taken the *Shulchan* and the *Lechem Hapanim* seriously to heart, he would never have had a heated *machlokes* with another Yid, which eventually led him to curse Hashem.

The Lechem Hapanim was changed every Shabbos. Why on Shabbos one might ask? The Zohar writes that Shabbos is called Shalom. The Medrash says (Shir Hashirim Rabba 8,17) Hakadosh Baruch says "My children pay attention that you don't come to hate one another, nor be jealous of one another, don't fight with one another, don't embarrass one another a"k. Shabbos is a day of achdus and peace ומי כעמך Shabbos gives us the knowledge that Am Yisrael possesses both the Tzelem Elokim and the title of Banim to Hashem. That is why Shabbos is shalom and achdus because the Tzelem Elokim can be seen radiating from a Yid's face on Shabbos. פנים חדשות באו On Shabbos we don't need a new face who didn't attend the chasunah in order to recite Sheva Berachos, because everyone has a new face through the Tzelem Elokim that emanates.

We can now suggest another interpretation to why the name of *Lechem Hapanim* "bread of the face" was given to it. The loaves on the *Shulchan* directs the spectator to focus on the faces of a *Yidden*, for it is the face of a person's body that manifests the *Tzelem Elokim* and the relationship of *Banim* that *Am Yisrael's* possess. This concept is derived from the *passuk* (Devarim 21,23) that one who is executed by *Bais Din* for blaspheming Hashem or worshipping idolatry, his body is hung on a wooden beam during the day. Before night his body is removed and buried. The reason the Torah gives for the body's removal is that it is an insult of Hashem. Rashi explains it is a degradation of the King, for man is made in the likeness of His image and Yisrael are His sons. This can be compared to two twin brothers. One became a King and the other a bandit. They caught the bandit and hung him. Whoever saw him hanging would say the King is hanging a"k. The *Lechem Hapanim* directed one to look at the face of a Yid and see there the expression of Hashem's love for a Yid how precious he is in the eyes of Hashem that His image is fixed upon him.

The Menorah also symbolizes peace and achdus. The meforshim learn that the light that shone in the Menorah was the light of the Ohr Haganuz created during the first day of creation. Every Shabbos when we light the Shabbos candles we also glean from the light of the menorah and the Ohr Haganuz (Sfas Emes Bereishis תשמח). That is why the lighting of Shabbos candles brings shalom, for shalom is only through light (Rabbeinu Chananail Shabbos 34). Especially if the Shabbos lights reflect the Ohr Haganuz which was called האור כי טוב. This light revealed the spiritual unity behind every physical object of creation. Everything and everyone was in shalom and harmony with each other.

Both the מנורה ושולחן represent shalom and Shabbos. That is why the gematriah of both (with the kollel) is שבת.

We are in the days of *Sefirah*. During this time period 24,000 *talmidim* of Rabbe Akivah perished because they did not give the proper *kovod* to one another. No one knew this tragedy more than Rabbe Akivah. He was the one who authored in Pirkei Avos that Hashem told man that he was beloved because he created in the *Tzelem Elokim* and *Am Yisrael* are beloved because that they were called the *Banim* of Hashem. This obligates one to look at another Yid with a loving and respecting eye. His *talmidim* failed to see their fellow Yid through the lens of שטן. The *gematriah* of both including the three words comes out to שטן. The Satan strives to blind the *Yid* from looking at another *Yid* with love. With *achdus* we weaken his powers who is also power of the *yetzer harah*.

Every Shabbos we have Challos for Lechem Mishnah. They are in shape of two letter vovs symbolizing the Shulchan which also appeared as two vovs, two stacks of loaves. It was on Shabbos that the Lechem Hapanim was changed. Every Shabbos when we make Hamotzei we are given the opportunity to renew and rededicate our love to our fellow Yid in an enhanced passionate steaming manner. Especially this Shabbos during the mourning period of Rabbe Akiva's talmidim's death we should think about our Challos. The Lechem Hapanim had twelve loaves. Each loaf was made with two עשרונים, two tenths of an aifah of flour. Altogether there were 24 tens of thousands, which alludes to the twenty four thousand talmidim of Rabbe Akivah. The gematriah of upin with the two words equals שבת. Making Hamotzei this Shabbos on the Lechem Mishna with a little extra thought can make a difference in our Shabbos and in our lives and the bringing of which is gematriah (including the word) צלם אלהים ובנים

GUT SHABBOS

RAV BRAZIL





## Zera Shimshon

# # # T T T

## Emor

The Zera Shimshon, Rav Shimshon Chaim ben Rav Nachmon Michoel Nachmani, was born in 5467 (1706/1707) into an illustrious family with great Rabbinical lineage. He studied the revealed and concealed parts of the Torah by the Torah greats of his day.

He served as Rav of Modena, Pisa, Sayna and Reggio, Italy, and was recognized as a holy and pious individual, as well as a tremendous Torah scholar in all areas of Torah. He passed away on the 6<sup>th</sup> of Elul 5539 (1779).

His Seforim were named, Toldos Shimshon (The 'Offspring' of Shimshon) on Pirkei Avos and Zera Shimshon (The 'Seed' of Shimshon) on the Parshi'os of the Torah. In his introduction, he explains that since his only son had died during his lifetime, he wrote his Seforim to perpetuate his own memory after his passing.

The following is his passionate request to learn his works.

"I implore of you with ten terms of supplication to choose from my Chiddushim (novella) the piece that finds favor in your eyes, for your learning will sooth my soul etc...

"This righteousness will stand by you forever – to 'eat' in this world, and be satiated in the next. In this merit, Hashem will repay you with children, health and sustenance.

"...and now my brothers and friends etc. do a true kindness, and with your eyes you will see children and grandchildren surrounding your table, houses filled with all that is good, wealth and honor will not cease from your children..."

#### לזכר נשמת

רבינו **שמשון חיים** כן רב נחמן מיכאל זצ"ל בעל **הזרע שמשון** זיע"א ויה"ר שיתקיימו בנו ברכותיו של אותו צדיק

זכות רבינו שמשון חיים בן הרב נחמן מוכאל זיע"א יעמוד להחפץ בעילום שמו ולכל בני משפחתו יה"ר שיתקיים בהם ברכותיו של אותו צדיק אמן ואמן

> לזיווג הגון בקרוב אלישבע נעמי בת רחל

ברכות וישועות בזכות רבי שמעון בר יוחאי

#### אמור אל הכהנים וגו' (כא', א')

Say to the Kohanim etc. (21:1).

In this week's portion of the Yalkut, R' Yehoshua ben Levi says that Hashem showed Moshe Rabbeinu all the future generations and their leaders. When he saw that Shaul HaMelech and his sons would die by the sword he asked Hashem, "Is it proper that the first king of the Jewish people should die by the sword?" Hashem answered, "It is because the Kohanim that he wiped out (the entire city of Nov) cry out (in Heaven) against him."

The Zera Shimshon asks that Moshe Rabbeinu's question is difficult to understand. What difference does it make which number king, Shaul is? Regardless, it is not proper that any Jewish king should die in such a manner, be it the first king or any king thereafter?

As well, since Shaul HaMelech was indeed guilty of killing the Kohanim of the city of Nov, why does it seem from Hashem's response to Moshe Rabbeinu that Shaul was only punished 'because the Kohanim that he wiped out cry out against him'? Wasn't he deserving of a punishment even if there was no active prosecution against him?

The Zera Shimshon answers as follows:

The Asara Ma'amaros explains that the reason that the Shevet of Binyomin merited that the first king of the Jewish people came from them, was because all of the other Shevatim bowed to Esav when he met up with Yaakov Avinu upon returning from Lavan's house. The only one of the Shevatim that did not bow to Esav was Binyomin, as he was not yet born. Thus, Shaul became king in his ancestor, Binyomin's, merit of not further empowering Esav by not bowing to him.

R' Shimon Bar Yochai recounts in the Zohar (Balak 192b), that when Hashem approached the angel of nation of Esav (the Satan) to offer the Torah to its nation, it said, "Esav lives on the sword and cannot keep the commandment of 'Do not kill.'" In fact, the Satan said, "Chas VeShalom! I can't accept the Torah." He begged Hashem not to offer it to him again since his nation's (Esav) entire power came from the sword. The Satan told Hashem to offer it to the Jewish people. Hashem asked the Satan, "How can I convince the Jewish people to accept it?" The angel of Esav said, "Take some of my light." The Satan was so afraid of Esav being forced to accept the Torah and possibly losing his power that he was ready to give away some of his strength to bribe the Jewish people into accepting the Torah.

R' Shimon Bar Yochai explains that this light means that the Satan gave the minimal amount of kedusha that he possessed to Hashem to pass on to the Jewish people to 'bribe' them into accepting the Torah. Since the Satan represented Esav, whose power was with the sword, the kedusha aspect that the Jewish people received was the right to use the sword for capital punishment and Milchemes Mitzva. If not for this, the Jewish people would not have had the ability to use a sword.

This is what Moshe Rabbeinu was asking Hashem when he saw that Shaul would die by the sword. How is it the Shaul, who became the first Jewish king due to the fact that that his ancestor did not empower Esav by bowing down to him, should die by the tool that is the essence of the power of Esav?

To this Hashem answered that since Shaul murdered the Kohanim of Nov for no justifiable reason, he had empowered Esav by using the sword in a sinful fashion. This is why the merit of Binyomin did not protect him. The Kohanim's outcry was that Shaul should be punished since his *own* action overweighed what his *ancestor* did and he should not be protected from Esav's tool, the sword, in his ancestor's merit.









WE ARE YOUR

## ONE-STOP-SHOP

TO MARKETING SUCCESS



WE ARE A ONE-STOP ADDRESS FOR ALL YOUR MARKETING, GRAPHIC DESIGN, PRINTING & MAILING NEEDS.

We take care of all details from start to finish - under one roof.







DESIGN



PRINT



MAIL



We need you to carry us, so that we can continue to carry you every shabbos.

# Would You Gulore THESE UTILITIES?











DON'T IGNORE THE UTILITY THAT ALLOWS YOU TO CARRY WORRY - free on SHABBOS







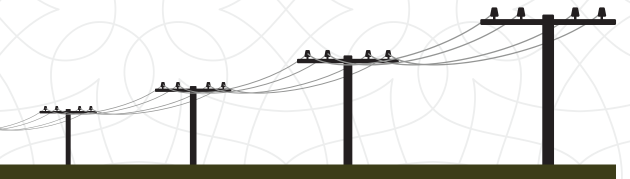








RAMAPOST.COM



FOR MORE INFO & TO PAY YOUR ANNUAL DUES: 888.805.ERUV (3788) • WWW.ROCKLANDERUV.ORG

#### צלי הדף פצ בענין אמירת דבר בשם אומרו

בכורות ל"א ב' דא"ר יוחנן משום רשב"י כל ת"ח שאומרים דבר שמועה מפיו בעוה"ז שפתותיו דובבות בקבר כו'. נר' דהא דשפתותיו דובבות הוא דוקא באומר הלכה או סברא מחודשת מעצמו כהא דרב ששת בסוגיין וכהא דר' יוחנן ביבמות צ"ו ב' אבל באומר מימרא ששמע מפי אחרים אין ענין זה וכן מוכח בפסחים ק"ז א' למאי נ"מ למירמא דידי' אדידי' וכן בקידושין מ"ד א' ולא קאמר משום שצריך לומר בשם אומרו שיהיו שפתותיו דובבות אלמא משום דקאמר ברייתא אין שייך ענין זה וכן בקידושין שסיפר מעשה, ומ"מ צריך לומר בשמו כדי לידע למירמי דידי' אדידי' [אמנם ברשב"ם פסחים ק"ד ב' ד"ה דלא נר' דגם בכה"ג שייך שפתותיו דובבות וצ"ע ולו"ד רשב"ם אפ"ל שאי"ז משום שפתותיו דובבות אלא ע"י שמזכירין שמו נזכר לטובה וברכה וזכות הוא לו וכמ"ש בחולין נ"ד א' ברם זכור אותו האיש לטוב שאמרו שמועה מפיו ובסוכה כ' א' הריני כפרת ר"ח ובניו כו' וכך אמר ר"ח ובניו ושם ל"ג א' דבר זה רבנו הגדול אמרו והמקום יהיה בעזרו וע"ד שאמרו בב"ר רפמ"ט כל המזכיר את הצדיק ואינו מברכו עובר בעשה], מיהו מההיא דפסחים ק"ז יש לדחות דל"ש שפתותיו דובבות דכיון שמזכיר רב גידל מה לו לידע איזה רב גידל קמי שמיא גליא מי הוא לכך לא קא' אלא למירמי דידי' אדידי', ונר' דהא דאמרי' בנזיר נ"ו ב' כל שמעתתא דמתאמרה בבי תלתא קדמאי ובתראי אמרי' מציעאי לא אמרי' היינו משום דקמאי משום דהן בעל המימרא ואיכא שפתותיו דובבות ובתראי משום שהוא לימדו המימרא הזו והוי כרבו וחייב בכבודו ובהכרת טובה לכן צריך להזכיר שמו אבל מציעאי ליכא קפידא רק משום למירמי דידי' אדידי' ולכן במקום שאין לחוש לזה יכול לדלג.

(שערי אמונה פאה פ"ב מ"ו וע"ש עוד)

#### בדידי הוי עובדא פ

#### לכבוד מזכה הרבים ועורך הגליון החשוב "דברי שי"ח"

אני גר בעיר רמת גן ולאחרונה התחזקתי מאד בענין שימוש בחשמל בשבת לאחר ששמעתי כמה הרב מקפיד בענין זה ורציתי מאד להתחבר לגנרטור אבל באזור מגורי אין עדין אפשרות כזו מחמת חוסר תשתיות מתאימות.

לאחר ברורים רבים נודע לי שיש אפשרות לחיבור בטריה שנטענת, מעין מצבר, וכך החשמל כשר לשימוש בשבת, ללא כל חשש. טכנאים רבים הגיעו לביתי להכין את התשתיות לחיבור המצבר אך ללא הצלחה, וכמה וכמה טכנאים בכירים ומנוסים ניסו בכל דרך אפשרית אך לא הצליחו לבצע המלאכה.

בערב פסח האחרון נכנסתי למרן שר התורה שליט"א ושטחתי את בקשתי לברכה שאוכל לסדר בביתי חשמל כשר ללא חשש חילול שבת ומרן בירכני בברכה והצלחה.

לאחר כמה ימים, פניתי לטכנאי נוסף, שלא היה מודע לכל הנסיונות הקודמים וללא שום הכנה מיוחדת, ואכן תוך זמן קצר של עבודה קלה, ללא שום עיכובים ותקלות הטכנאי סיים את המלאכה ויהי הדבר לפלא.

יישר כח גדול על המשך הוצאת הגליון.



#### בתמונה הנדירה מחודש כסלו תשנ"ד:

מרן שליט"א מגיע וטורח לעלות כמה קומות עד לביתו של הגאון רבי ישראל יפת זצ"ל, להשתתף בשמחת אירוסי ביתו (יש"כ לחתנו החשוב הרה"ג רבי צפניה עטרי על סיועו בכל הענינים).

ig0533145900@gmail.com 🗷 ליצירת קשר: רבי יהודה הנשיא 52 בני ברק 077-2092005 - 053-3145900

#### הרה"ג רבי ישראל יפת זצ"ל

בחול המועד פסח תשע"ט הסתלק מעמנו השקדן המופלא הרה"ג רבי ישראל יפת זצ"ל, שלא פסיק פומיה מגירסא ושקד במשך עשרות שנים על תלמודו יום יום בהתמדה נוראה, בהיכלה של ישיבת פונביז' המעטירה, לצד הכולל בתל אביב בו עמד בראשו, והיה דוגמא של יהודי מושלם שזכה לקדש שם שמים בכל הליכותיו.

קשר מיוחד ועמוק היה לו לבין להבחל"ח רבינו שליט"א, כאשר זכה לפני יותר מארבעים שנה לקבוע לימוד משותף בחברותא עם מרן שליט"א, ולמדו יחד כמה וכמה פעמים את הש"ס בבלי וירושלמי, בכל יום הם למדו יחד זמן

נביא כאן את אחד העובדות המפתיעות ביותר הקשורות ללימוד המשותף שלהם. עוד בעודו בחור בישיבת פונבי'ז הוא ביקש מרבינו שליט"א ללמוד עמו, ורבינו הסכים לשנה אחת. כעבור שנה התחנן רבי ישראל וביקש שימשיך איתו, ורבינו סירב בטענה כי סדר לימוד זה אינו מתאים לבחור בישיבה שצריך להשקיע את עצמו בסדרי

אבל רבי ישראל זצ"ל שאהב את התורה בכל מאודו לא אמר נואש, הוא אמר שהוא מונח גם בסוגיות הנלמדות בישיבה. לבסוף החליטו על 'פשרה', מרן הסטייפלר

מרן זצוק"ל שמע את הנדון ומיד פשט את הספק, ואמר: הבה נבחן את הבחור, על מסכת כתובות, אותה למדו אז בישיבה, והיה, אם יעמוד בכור המבחן, אם כן הוא מתאים להמשיך ללמוד, ואם לא, יפסיק.

ואכן, בחנו אותו, וידע היטב את כל המסכת על בוריה, ומאז המשיכו ללמוד עוד הרבה שנים, ואף היה יושן בלילות בביתו של רבינו כדי שיוכל להשכים קום מיד בבוקר וללמוד עמו...

רבינו שליט"א הכיר במעלתו ואף דיבר כמה פעמים בשבחו. וטרח להשתתף בהלויתו שהתקימה בעיצומה של ימי חול המועד אשתקד. ת.נ.צ.ב.ה

ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת, יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון: נדרים פלוס 63-7630585 שלוחה- 1586

קהילות 073-2757000 שלוחה- 4310





גיליון מס' 330 פרשת בהר (בחו"ל אמור)

ח קניבסקי שליט"א ממרן רשכבה"ג שר התורה **הגר"** 

#### פנינים על הפרשה כא

'אל תונו איש את אחיו" (כה, יד)

שאלה: הנה באונאת ממון כתיב לשון "אחיו", ובאונאת דברים כתיב (להלן פסוק י"ז) "ולא תונו איש את עמיתו", מדוע?

תשובה: העולם אומר שאי אפשר להזהיר שלא יקניט את אחיו, וזה אפשר רק באינו אחיו, "ואהבת לרעך כמוך", אבל את אחיך סגי ש"לא תשנא את **אחיך** בלבבך".

ואמרתי לרבינו שליט"א שבשל"ה הק' כתב להיפך, שאונאת דברים אינה מצויה באח, ורק שייך אונאת ממון, כמו שמצינו "ושפטתם צדק בין איש ובין אחיו" (דברים א',ט"ז) ופירש רש"י "אף על עסקי דירה בין חלוקת אחים", ואמרתי לרבינו גם לדברי המהרש"א (ב"מ נ"ט,א"), ע"ש, ונהנה.

"ולא תונו איש את עמיתו" (כה,יז)

סיפר לי רבינו שליט"א שהיה אצלו רב אחד, וסיפר לו שפעם היה אצל מרן הג"ר חיים עוזר זצ"ל מוילנא, ודיברו בלימוד. הנ"ל הזכיר "תוספות" מסויים ואמר לו הגרח"ע כי אין תוס' כזה! הלך הנ"ל להוציא גמרא מהארון, בא ר' חיים עוזר והניח ידו על הגמרא שבארון ולא נתן לו להוציא הגמרא. כשהגיע הרב הנ"ל לביתו, ראה שאכן אין כזה תוס', והגרח"ע עשה מה שעשה כדי שלא לביישו!

עלי שי"ח מצ' "התגלית באישון לילה"

היה זה לפני למעלה מחמש עשרה שנה.

באותם שנים, קבע רבינו את זמן קבלת הקהל לשעות הערב, אחרי שכבר גמר את כל סדרי הלימוד היומיים, כבר ענה לכל המכתבים וכתב עוד כמה דפים בספר חידושי התורה. תור ארוך של כשישים איש היה משתרך עד למטה ובמשך כחמישים דקות היה מקבל את כולם. פחות מדקה (והוא זמן רב מאוד במושגיו) הקציב לכל אדם.

והאנשים, שהגיעו מכל הארץ, המתינו בתורם. זה מבקש ישועה לפרנסה, והאחר שואל שאלה חמורה בקדשים, השלישי בא לדרוש את ה' ולדעת מה עליו לתקן בעבודת ה', ואחריו בחור מבוגר שטרם מצא את זיווגו.

והנה, אחד האנשים כא לבקש עיצה וברכה לשלום הבית שלא היה מתוקן אצלו כראוי, וכתב על גבי דף את סאת צרותיו. רבינו שליט"א קורא, ולפתע, כמו ברק שניצת בשמי שמים, הוא אומר לו: נזכרתי בסגולה שראיתי לפני הרבה זמן...

'ראיתי בספר עתיק שאיני זוכר שמו, שצדיק אחד מלפני יותר ממאה שנה אסף מדרשי חז"ל בסגולות הנמצאות בברכת כהנים. כל תיבה שם, יברכך וכו' יש בה סגולה גדולה לבעיה אחרת, 'וישם לך שלום' הוא מועיל לכוין על שלום בין אנשים ושלום בית, ואם הכהן יכוין באופן פרטי על האדם, יכול להועיל לו לישועה'!!!!

האיש המופתע הלך מיד לחפש את הספר, ואכן מצאו ספר ישן שנדפס פעם אחת בשנת תרע"א, בשם **'חסד לאלפים'** מהרב אליהו פנחס הכהן מריינא, ומכיא שם ליקוט נפלא על כל תיבה ותיבה בברכת כהנים. אותו האיש ביקש מכהן שיכוין עליו, ואכן תיכף ומיד ראה ישועה גדולה.

והנה גלגלה ההשגחה וכשנת תשס"ט רשכבה"ג מרן הגראי"ל שטינמן זצוק"ל שמע מזה, והתפעל מאוד כי הנה יש לנו אוצר כה גדול שאינו ידוע, ומאד רצה להדפיסו, כמה ימיםלאחר מכן בא אליו בנו של הרב יואל קלוגמאן מארה"ב, שידיו רב לו בההדרת ספרי קדמונים, ושאל מה כדאי להוציא לרגל הבר מצוה לבנו, ואמר לו שכדאי מאד שיהדיר ספר זה, ואכן הדפיסו בחוברת לרגל הבר מצוה וידוע שמרן הגראי"ל ביקשו שיביא אליו מספר חוברות כדי שיחלקם למבקשים ברכה וישועה בענינים שונים.

זכינו במערכת 'דברי שיח' לעשות רצון שני צדיקים הנ"ל.

בסייעתא דשמיא זכינו, בברכת והדרכת רבינו שליט"א. להדפיס בשנית מחדש את כל החיבור הנ"ל. והפעם תורה מפוארת בכלי מפואר, לא כא כבושם הזה. מנוקד ונאה, מפוסק ומפורש, על גבי נייר משובח ומאיר עיניים, בכריכה קשה ומשובחה, ואנו מודים לה' שנתן בידינו הזכות הזו. ובהזדמנות זו נודה לכל השותפים שסייעו הן בעצה והן בממון בהוצאה מיוחדת זו.

בימים אלו ניתן להשיגו בחנויות הספרים ובמחיר מיוחד במוקדי ההפצה של ה"קובץ גליונות" את הספר הנפלא, כדי להגדיל תורה ולהאדירה. ובדרך רמז נסיים בפסוק מתוך ההפטרה השבוע לפרשת בהר "ועושה **'חסד לאלפים'** וגו'

sarca saa slia 18ng 518F9018

להצטרפות לרשימת מקבלי הגליון במייל ניתן לשלוח בקשה לכתובת: divreysiach+subscribe@googlegroups.com ניתן לתרום ולהקדיש ע"ג הגליון לע"נ, לרפואה ולהצלחה וכד', נשמח לקבל עובדות, הנהגות, ושו"ת מרבינו.



הספר שנתגלה ע"י מרן רשכבה"ג

תשע"ט שנה שביעית

גליון זה יו"ל לזכות ידידינו החשוב שיראה ברכה והצלחה

בכל הענינים

שר התורה הגר"ח קניבסקי שליט"א והודפס ע"י מרן הגראי"ל שטינמן זצוק"ל

> הודפס לראשונה בשנת תרע"א ועתה סודר מחדש בצורה מתוקנת ומהודרת באותיות מנוקדות ומאירות עינים

ניתו להשיג בחנויות הספרים

ולווניונף





לכן אדם צריך לשיר [הרב שיחיה שר בניגון
יעוד אבינו חיי:] יילא מגיע לי כלום, לא
מגיע לי כלום. תודה רבה לך הי יתברך על
כל מה שיש עד עכשיו כי הכל זה בחסד
חינםיי. ייהי לא חייב לי כלום, הי לא חייב
לי כלום, הי יתברך לא חייב לי כלום. רבונו
של עולם תן לי מהאוצר הגדול, אוצר
מתנת חינםיי.

כי באמת בא נסכים על זה, שאם יש מישהו בעולם הזה שמגיע לו זה משה רבנו! מה הוא לא עשה! והכל במסירות נפש. ולמרות שבאמת מגיע לו, מה הוא אמר: "לא מגיע לי כלום!".

ובאמת לאמיתה גם מתנת חינם לא צריכים לבקש, רק אומרים תודה! יזה מה שהחלטת בורא עולם! מצוין! חסר לי דבר אחד! מה חסר לי! שלא אמרתי מספיק תודה, זה הדבר היחידי שחסר ליי.

כי הזוחר הקדוש אומר על יתפילה לעניי, שהיא יותר גדולה מתפילה למשה, ויותר גדולה מתפילה לדוד, והיא מתקבלת מליון אחוז. למה? כי אדם הוא בא כמו עני, שילא מגיע לי כלום! אין לי לא תורה לא תפילה לא מצוות, אין לי כלום! אני עני! אין לי שום דבר! באתי לבקש ממך מתנת חינם!י. ויותר גדול מזה יבאתי רק להגיד לך תודה רבה! אין לי! הכי טוב שאין לי! כל מה שאתה עושה זה מצוין! אין לי! תודה רבה שאין ליי.

מרן הרב שטיינמן עייה כותב דבר עצום מאוד, שכדי להחדיר בליבו להרגיש חיוב ההודאה, הרי כל מה שיוסיף בשבחים ותארים, לתאר בכל הפרטים את חיובו להודות זה יוסיף בליבו להרגיש ולבטא חיוב הודאתו.

לכן אדם צריך תמיד לספר לעצמו, כמה צריך להגיד תודה, כמה טוב ה׳, כמה ה׳ אוהב אותי, ברא עולם שלם בשבילי! רבי יהודה הלוי כותב שאדם שילך כל הזמן ויגיד רק תודה הוא יחיה חיים ערבים תמיד!

ואפילו אם יש לו ייסורים יש לו להלל להי שזיכהו להיות בכלל יאת אשר יאהב הי יוכיחי, הי אוהב אותך!

להבין את העניין הזה! שמה חסר לנו! שלא אמרנו מספיק תודה.

יש גם עניין לא לשכוח להגיד תודה לבני אדם, הרב וולבה כותב עצה ששלוש פעמים ביום אדם ישב עם עצמו ויחשוב איזה טובות עשו לו אנשים, יחשוב יזה הביא לי כוס מיםי, יזה הביא לי ככהי, ויגיד להם תודה. כי אדם חי לפעמים בלי לשים לב שצריך להגיד תודה לאנשים. כי הכרת הטוב היא קודם כל עבורנו שנלמד להיות מכירים בטובה.

צריכים להגיד גם תודה לאנשים לא רק לקב"ה.

שנזכה בעזרת הי שנחליף את הדיסק, מה חסר לי! שלא אמרתי מספיק תודה. מה שאמרנו שאי אפשר להגיד תודה על מצוות, על הפצה! אדם מפיץ חוברת אחת, ספר אחד! אין אנחנו מתחילים להספיק להודות לך. כל אחד יקח מאה חוברות, ויפיץ בהילולות, רבי מאיר בעל הנס, רבי שמעון בר יוחאי זיע"א, תקח חוברת, אתה לא יכול לדעת מה אתה יכול לזכות. כמה פעמים שמענו סיפורים מה חוברת עשתה לאנשים, חוברת קטנה שהפכה לאנשים את החיים לטובה.



העלון

לכבוד נשמתו הטהורה והקדושה של הצדיק הקדוש אדננו מורנו ורבנו נחמן בן פיצא דיע"א,

וכן לעילוי נשמת הטהורה והקדושה של הצדיק הקדוש אדננו מורנו ורבנו נחמן בן פיצא דיע"א,

וכן לעילוי נשמת חברינו היקרים ארז בן דליה ע"ה בועות בו חמיה ו"ה וכן לעילוי נשמת פערל בת ר" מאיר ע"ה וכן

לעילוי נשמת שלמה בן אדה שיחיה וכן לרפואה שלמה והצלחה של בת שבע בת ימימה שתחיה וכן לרפואה

שלמה וחזרה בתשובה שלמה בלי ייסורים של כל בני ובנות ישראל בארץ ובעולם

וכן להצלחת כל התורמים והתורמות ברוחניות ובגשמיות.

לתרומות: 0527161619

delitzur424@gmail.com

לקבלת העלון במייל:

delitzur424@gmail.com



סתם מהשפה ולחוץ יתודה שאין לי זיווגי. זה לא ילד.

צריכים קצת להכניס שכל, תדברי עם אבא שבשמיים: "רבונו של עולם, הרי אתה אוהב אותי אהבה אין סופית, והרי אתה רוצה בטובתי הרבה יותר ממה שאני רוצה את הטובה של עצמי, ואתה בראת את כל העולם הזה בשבילי! כל העולם הזה הגדול הזה בראת אותו כולו בשבילי לבד! והרי אתה רוצה שיהיה לי זיווג..."

לא סתם להגיד יתודה תודהי, מהשפה ולחוץ. תדבר עם הי קודם כל! תדע עם מי אתה מדבר! למי אתה בא להגיד תודה! למיז! לבורא עולם שאוהב אותך פי אין סוף ממה שאתה אוהב את עצמך, ורוצה שיהיה לך זיווג יותר ממה שאתה רוצה, וכוי, ועכשיו תגיד תודה מכל הלב!

יי...ובכל אופן, למרות שאתה אוהב אותי, ואתה רק רוצה בטובתי, ואתה רוצה שיהיה לי זיווג, החלטת שלא יהיה לי זיווג, אז ודאי שאני צריכה להגיד לך תודה מכל הלב! תודה לך בורא עולם! תודה!יי.

אז היא סיפרה לי שכל דבר היה מעורר אותה להתפלל, כל דבר. היא מקבלת הזמנה לחתונה של אחת החברות, היא מתעוררת להתפלל על הזיווג שלה. רואה אולם, מתחילה להתפלל. רואה מישהי עם עגלה, עם תינוק, מתחילה להתפלל.

אמרתי לה: ״הלכה שניה, מעכשיו אל תבקשי אף פעם כלום! רק להגיד תודה!״, את רואה מישהי עם עגלה, תגידי: ״תודה שיש לה ילד ותודה שלי עוד אין זיווג בכלל״, וכו׳, רק תודה! אל תבקשי כלום! חודשיים את לא מבקשת ואת תראי שתמצאי את הזיווג שלך.

ולא בגלל ששלום ארוש אמר את זה, לא. בגלל שכשאדם חי באמונה נמשך עליו שפע מעל השכל.

הינועם אלימלךי כותב שעל ידי אמירת השבח אפשר לפעול ישועה יותר בקל מעל ידי הבקשות.

למה! כותב הינועם אלימלךי: ייוהטעם שבאמירת השבח האדם יכול לדבק נפשו לעולם הנקרא תהילהיי.

יש בשמיים עולם שקוראים לו יתהילהי, וכשאתה מתחיל להודות להי יתברך, לשבח אותו, כמו שאמרתי, עם שכל, לדבר עם ייהרי כולך טוב, כולך רחמים, כולך שכל: אהבה, ישתבח שמךיי, תדבר עם הי, תשבח אותו ותגיד לו תודה. אז אתה מקשר את עצמך עם עולם שקוראים לו תהילה, יי...אשר שם אין שייך שום קיטרוג. ואז נעשים כל בקשותיו מבלי שיצטרך לפרטם ולבקש עליהםיי.

לא צריך לבקש בכלל! אתה רק עולה לאותו עולם שקוראים לו יתהילהי, ישר שואלים: "מה חסר לו? זיווג? תן לו זיווג! ילדים! תן לו ילדים!", בלי לבקש. רק פשוט, להגיד תודה, להגיד רק תודה. כתוב על משה רבנו שרצה להכנס לארץ ישראל התחנן לפני הי, התפלל 515 תפילות. רשייי הקדוש מביא את המדרש שמשה רבנו ביקש מהי מתנת חינם. וחזייל אומרים שמשה רבנו פעל אצל הקבייה לדורות שהי יתן להם מתנת חינם. לא רק שהוא פעל לעצמו אלא פעל לדורות. והי חנן אותי להבין, ואני בטוח שזו האמת לאמיתה, שמשה רבנו בתפילות שלו, ב515 תפילות שהוא ביקש מהי יתן לי מתנת חינםי, הוא ברא אוצר שקוראים לו יאוצר מתנת חינםי. וחזייל אמרו שימתנת חינםי זה האוצר הכי גדול שיש בשמיים.

התפלל, רק ביקש ירבונו של עולם תן לי מתנת חינם, לא מגיע לי!י. החידושי הרייים כותב שבשביל לקבל מהאוצר הזה צריך האדם לדעת שלא מגיע לו כלום ולא חייבים לו דבר מצד מעכשיו,

אדם לא מגיע לו, הוא לא עשה תשובה, לא

ומה זה האוצר הזה! זה אוצר שאפילו

כר כקום דכאדדייבים כדדבו בובד בועככ רק מצד חנינה. עוד הוא אומר שאפשר להשפיע מהאוצר הזה את כל השפע שבעולם.

על חורבן בית המקדש, שצריכים לבכות על חורבן בית המקדש, כתוב רק יראויי, אבל על התודה כתוב [שוייע אוייח סימן רכייב:

מְּנָם לְבָרֵךְ עַל הָרָעָה בְּדַעַת שְׁלֵמָה וּבְנֶפֶשׁ חֲפֵצָה, כְּדֶרֶךְ שֶׁמְּבָרֵךְ עַל הַטּוֹבָה, כִּי הָרָעָה לְעוֹבְדֵי הַשֵּׁם הִיא שִׂמְחָתָם וְטוֹבָתָם, כֵּיוָן שֶׁמְּחַבֵּל מֵאַהֲבָה מַה שֶׁגָּזַר עָלָיו הַשֵּׁם. נִמְצָא שֶׁבְּקַבָּלַת רָעָה זוֹ הוּא עוֹבֵד אֶת הַשֵּׁם, שֵׁהִיא שִׂמְחַה לוֹ.״

היפלא יועץי כותב שקבלה בידנו מרבי
יהודה החסיד ששבח נשמת כל חי מסוגל
על כל צרה שלא תבוא לקבל האדם על
עצמו שיהיה ניצול ממנה לומר ינשמת כל
חיי, בתודה וקול זמרה בפני עשרה וכבר
נכתב בספרים קדמונים רבין שמדובר
בסגולה בדוקה ומנוסה.

מרן הסטייפלר כך נהג והיה ממליץ שבעת צרה לא עלינו יקבלו על עצמם שני דברים, אי צדקה, ובי לומר נשמת כל חי כשיצאו לרווחה.

רבי יצחק, הבן של רי נתן מברסלב, פעם
חלה במחלה קשה מאוד מאוד, אז הוא
התפלל, ואמר לקב״ה: ״רבונו של עולם וכי
מה אוכל להבטיח לך אם תעשה אותי
בריא! אם אבטיח לך שאהיה צדיק, לא
יכול להבטיח לך, שאני אהיה איש כשר,
לא יכול להבטיח לך. אבל זה אני כן יכול
להבטיח לך, שאם תבריא אותי לעולם לא
אשכח זאת, ותמיד אודה על החסד
והטובה הזו״. ובאמת הוא נהיה ישר בריא.
ובאמת ודאי שאדם שיגיד תודה כבר על
הייסורים בעצמם, שזה האור שהי האיר
חזק בדור הזה, ודאי שהוא יראה ישועות

סיפרתי לכם על תלמיד שלי, שהייתה לו מיטה חד סטרית, יודע רק איך להכנס אליה, איך לצאת הוא כבר לא יודע. אמר לקב״ה: ״אם אתה תעיר אותי בחצות לילה אני אגיד לך חצי שעה תודה״, ומאז הוא קם כל לילה. זה הכח של התודה. ומה חידשתי היום! שעל מה נכתב נשמת כל חי! על גשמיות! על ניסים בגשמיות! על מצווה! אי אפשר לכתוב נשמת כל חי! על מצוות!! לא יודע איך אפשר לכתוב על זה נשמת כל חי.

ואמרתי לכם, אנחנו צריכים להתחיל להנהיג פה הנהגה. כל פעם מישהו יזמין אותנו לאולם, סעודת הודיה, אוכל כיד המלך, ופינוקים, וממתקים, ושוקלדים, וכמובן תזמורת, וריקודים ושמחה. על מה? על מה שיש לו כיפה על הראש, או על מה שיש לו ציצית, וכוי. כי מה שאומרים בינשמתי שאין אנחנו מספיקים להודות לך, זה רק על גשמיות. על רוחניות לא תספיק שום תודה. לכן צריכים להתחיל להנהיג את זה, לעשות סעודת הודיה על כל ברכה, על כל מצווה, לילה שלם של ריקודים, תודות והודיות, על נטילת ידיים שנטלת בבוקר. ככה צריך להיות! זה האמת

אדם צריך להכניס במח שלו דיסק: ייעוד לא אמרתי מספיק תודהיי.

שבוע שעבר באה לקבלת קהל בחורה בת 40 שהיא רווקה, אז הרבנית אמרה לי יתדבר איתהי. טוב, היות והיא בחורה יראת שמיים, והיא מתפללת ובוכה בלי סוף על הזיווג שלה. אז מישהי הקריאה לה בטלפון כמה סיפורים מהספר יאמרתי תודה ונושעתיי, עוד לא היה לה את הספר, רק הקריאו לה, כמה סיפורים ודיבורים שלא צריכים לבקש, צריכים רק להגיד תודה. אז היא באה לשאול שאלות,

אז אמרתי לה: הלכה ראשונה, חצי שעה ביום תגידי יתודה לך הקבייה שאין לי זיווג עד היוםי. אבל אל תגידי יתודה שאין לי זיווגי ואת בוכה. או אפילו שתגידי בחיוך

## 

יתכנו טעויות בשל מרוצת הכתיבה

נא לא לקרוא בשעת התפילה וקריאת התורה / העלון פוקדש לדפותו של פורעו הרב שלום בן יפעה שיהיה ויאריך יפים בבריאות

תתפלאו לשמוע, היום לתלמיד שלי היה
יום השנה של אבא שלו, והלכנו לבית
העלמין, אנשים היו כבר על המנגלים כבר
מ6 בבוקר! אלה המחמירים, הדתיים
החזקים מדליקים בנץ, הזריזים מקדימים
למצוות. לא האמנתי, ממש על הבוקר, כי
התפללנו בנץ וישר הלכנו לבית העלמין, על
הבוקר אנשים כבר ישבו על המנגלים. טוב,

בייה

ישתבח שמו, כמה טוב הי.

איזה אישה הביאה לרב בקבוק שמן, וביקשה שיברך את הבנים שלה: ייאברהם, יצחק, יעקב...יי, אומר לה הרב: ייאת צריכה להביא עוד 2 בקבוקי שמןיי, אמרה לו: ייכבוד הרב אני לא ביקשתי שתטגן

🕹 אותםיי

שבשבוע שעבר, שבת שעברה הייתה שבת מברכים של אייר, ואז יש סגולה לעשות חלה בצורה של מפתח. אז אחד בא לרב, אמר לו: "כבוד הרב! מה יהיה איתי! אשתי עשתה חלה בצורת מפתח ונשרף לה! מה זה אומר, שלא תהיה לי פרנסה!!", אמר לו הרב: "תהיה לך פרנסה, רק שהיא

תהיה בשחוריי

טוב, היום אני באתי בעזרת הי, בחסדי הי, ברחמיו המרובים, במטרה להחליף לכם את הדיסק. היות ויש לכם דיסק במח שלכם ואני רוצה להחליף לכם את הדיסק. יש לכם דיסק שאתם לא מרוצים, לא טוב לכם תמיד, לא הולך, וזה חסר לכם וזה חסר לכם, זה אין לו זיווג, וזה אין לו ילדים, וזה אין לו פרנסה, רק בכיינות, וזה עוד לא חזר בתשובה, וזה עוד לא צדיק גמור, וזה עוד לא משיח. כל הדיסק של הרדיפה עצמית ושל היכמה צרות יש בעם

ישראלי, כל הדיסק הזה שחסר בעולם הזה, של הבכיינות בכל מיני צורות, היום אני מחליף לכם את הדיסק, לדיסק שקוראים לו – חסר לי רק דבר אחד, חסר רק שלא אמרתי מספיק תודה. קוראים לדיסק ילא אמרתי מספיק תודהי, זה הדיסק.

כל אחד שישאלו אותו: ״מה חסר לדְיִ״,
יגיד: ״עוד לא אמרתי מספיק תודה״, ״מה
אתה צרידְיִּ״, ״עוד לא אמרתי מספיק
תודה״. זה הדיסק, כל אחד ישים את
הדיסק הזה במח שלו, ומבטיח לכם שמי
שיהיה לו את הדיסק הזה במח שלו בגן
עדן בשמיים יעשו בג״ץ. כי יגידו לו: ״רבונו
של עולם, בעולם הזה אנשים נהנים יותר
מאיתנו!״, כי יהיה לו גן עדן בעולם הזה, גן
עדן כפשוטו! לא יחסר לו כלום עד כדי כך
שבשמיים יתלוננו ויעשו בג״ץ למה בעולם
הזה נהנים יותר.

ומה צריכים בסהייכ? להחליף את הדיסק! לדיסק יעוד לא אמרתי מספיק תודהי. מה חסר לך? שעוד לא אמרת מספיק תודה. והי זיכה אותי היום לחדש חידוש עצום ביותר.

אומר הישערי תשובהי לרבנו יונה, ייואחרי אשר יתברר כי הכל ברא הי יתברך לכבודו, חייב האדם לשום אל ליבו בכל עת לכבד את הי ולקדשו בכל דרכיו ולרוממו, להודות לו ולברכו תמיד, כמו שנאמר יאברכה את הי בכל עת תמיד תהילתו בפיי...יי.

אומר רבנו יונה ש**חייב** אדם לברך את הי יתברך!

באמת בסימן הראשון בשולחן ערוך כתוב שראוי לכל ירא שמיים שיהא מצר על חורבן בית המקדש, רק ראוי לכאורה. אבל על התודה? כתוב חייב!



# גן הדעת חידושים לפרשת שבוע

כשמחפשים במקורות את הטעמים המרכזיים של מצוות השבת מוצאים דברים מרתקים שצריך כל אדם לקרוא ולשנן אותם, וכך השבת שלו תקבל טעם מתוק יותר.

הטעם הראשון והמרכזי העולה מן הכתובים הוא שהשבת היא העדות על אמונת חידוש העולם, האמונה שהעולם נברא יש מאין: "זכור אַת יוֹם הַשַּׁבַת לָקַדִּשוֹ... כִּי שֵׁשֶׁת יַמִים עֲשַׂה ה' אֱת הַשַּׁמַיִם וָאֶת הָאָרֶץ אֶת הַיָּם וְאֶת כָל אֲשֶׁר בָּם וַיַּנַח בַיּוֹם ַהַשְּׁבִיעִי עַל כֵּן בַּרַךְ ה' אֶת יוֹם הַשַּׁבָּת וַיִּקַדְשֵׁהוּ."

האמונה שהעולם מחודש ולא קדמון מחזקת אצל האדם את האמונה הפשוטה שלעולם הזה יש בעל בית, שבידו לחדש דבר כרצונו. זה הטעם הראשון לשמירת שבת, לזכות לאמונת חידוש העולם. ואם העולם מחודש ומתחדש בכל עת פירושו שגם אני יכול להתחדש. לא משנה מה עבר עלי. תמיד אפשר להתחיל התחלה חדשה, במחשבה דיבור ומעשה לייצר הויה חדשה וחיובית לעצמי ולסביבתי. הטעם השני המתבאר מתוך הפסוקים הוא שהשבת היא זכר ליציאת מצרים, "שָׁמוֹר אֶת יוֹם הַשַּׁבָּת לְקַדְּשׁוֹ... וַזַכַרָתָּ כִּי עֶבֶד הָיִיתָ בָּאֶרֶץ מִצְרַיִם וַיִּצְאֲךּ ה' אֱלֹהֶיךְ ָמִשָּׁם בִּיֶד חֲזָקָה וּבִזְרֹעַ נְטוּיָה עַל כֵּן צִוּךְּ ה' אֱלֹהֶיךְ לַעֲשׂוֹת אֱת יוֹם הַשַּׁבָּת" בכל יום צריך לזכור את יציאת מצרים, כי מיציאת מצרים אנו למדים שלא רק שהבורא ברא את העולם אלא גם שיש השגחה ויש שכר ועונש, וכדי לרענן עיקר חשוב זה נקבע לנו יום בשבוע כדי שנהיה פנויים לחדש את המצברים

#### של האמונה.

טעם נוסף המבואר בפסוקים הוא שיום השבת הוא יום מנוחה לכל שכבות החברה, שֵׁשַׁת יַמִים ַתַּעַבֹד וְעַשִּׂיתַ כָּל מִלָאכְתֵּך: וִיוֹם הַשִּׁבִיעִי שַׁבַּת לַה׳ אֱלֹהֶיךּ לֹא תַעֲשֶׂה כָל מִלָּאכָה..לְמַעַן יָנוּחַ עַבְּדְּךְּ וַאַמַתִּךְ כַּמוֹךְ" בשבת כולם כַּמוֹךְ, לא משנה אם אתה מנכ"ל או פועל, נגר או איש הייטק, עובד עירייה או שר ביטחון, כולם שווים לפני המלך, כל אדם זכאי לזכות להרגיש בן חורין לזמן מה, ולכולם מגיע מנוחה. זה גם הטעם שלא עושים מלאכה בבהמות ובחיות ואף לא משתמשים בצמחים ולא עובדים את האדמה, לחדד את יסוד השוויון שהוא מועיל מאד לתיקון של חברה. השבת היא גם תזכורת על הברית בין ה' לעם ישראל, כמאמר הנביא יחזקאל ״וְגַם אֶת שַׁבְּתוֹתֵי נָתַתִּי לָהֶם לְהִיוֹת לָאוֹת בֵּינִי וּבֵינֵיהֵם לָדַעַת כִּי אַנִי ה' מִקַדְּשָׁם" והיא האות המרכזית, כי יש שלוש מצוות שנאמר בהם אות, ברית המילה, תפילין, והשבת, שהיא הציר המרכזי של האותות ושל כלל התורה, כי השבת היא שורש כל הימים הטובים, ואלמלי לא התקדשה השבת, לא היו ימים טובים לא היו, שעל כן תיקנו מסדרי התפילות לומר: "מקדש השבת ישראל והזמנים" - ללמדנו, שאלמלי השבת, לא היה ישראל מתקדשים, וממילא לא היה בכוחם לקדש את הזמנים. על פי זה מובן מה שאמרו "כל המקדש את השבת... ואומר: ויכולו השמים והארץ..כאילו נעשה שותף להקב"ה במעשה בראשית", ואיך יכול אדם

<mark>אֶת הַנָּגּוּן הַפְּפוּרְּסָם</mark> עַל הַתֵּיבוֹת ״עֹז וְהַדַּר <mark>לְבוּשָׁה וַתִּשְׂחַק לְיוֹם א</mark>ֲחֲרוֹן", חִבְּרוֹ תַּלְמִיד -וֹנוֹברוֹ רֵ׳ מֵאָיר לֵיבּ בְּלֵעכֵער זְּכְרוֹנוֹ-ַלְבְרָכָה, שֶׁ<mark>לְּרוֹב עֲנִיּוּתוֹ הַג</mark>ְּדוֹלָה כְּשֶׁ<mark>הְגִּיעַ</mark> עֵת ָנִשׂוּאֵי בָּתוֹ לֹא הָיָה לוֹ שׁוּם כָּעוֹת לְהַשִּׂוּאָה, אַף לְהוֹצָאוֹת בִּגְדֵי כַּלָּה, וּכָנָה אֵלֶיהָ וְנְחֲקָהּ: ״בִּתִּי

פנינים

חסידות ברסלב

אָין לִי בַּכֶּוּה לְהַשִּׁיאַרְ אוּלָם אֶתֵּן לְרְּ זֶּכֶוּר נָאֶה", וָחָבֵּר נָגּוּן זֶה לָכְבוֹד נָשׂוּאֵיהַּ. (שיש״ק ג-שצח)

ַרַבִּי נַחְמָן טוּלְטְשִׁינֶער זְכְרוֹנוֹ-לְבְרָכָה הָיָה ַמַקְפִּיד שֶׁלֹא יַעֲבר עָלָיו יוֹם לְלֹא רִקּוּד, וּפַעַם ּ כְּשָׁנִּזְכָּר אַחַר שְׁכִיבָתוֹ כְּבָר עַל מִשָּׁתוֹ, אַחַר ָשֶׁקָרָא כְּבָר קְרִיאַת <mark>שְׁמַע שֶׁעֲדַיִן לֹא רָקַד בְּאוֹתוֹ</mark> יוֹם, יָרַד מִמִּשָּׁתוֹ וְרָקַד לְעַצְמוֹ וְחָזַר לְמְשָּׁתוֹ. (שם (בערב)

#### א. ב. של החיים

<mark>שַׁבָּת הִיא יִסוֹד הַיִּסוֹדוֹת שֶׁל הַיַּהֲדוּת.</mark>

<mark>הַשַּׁבָּת</mark> הִיא מְקוֹר הַגַּעֲגוּעִים שֶׁל הַנְּבְרָא

להיות שותף למשהו שנעשה בלעדיו ושאין לו בו שום זכות? אלא שעל ידי שמירת השבת של איש הישראלי הוא מחזק את עיקרי האמונה שלו ושל זולתו, עיקרים שבעבורם נברא העולם, ובמעשה זה הוא נעשה שותף למעשה בראשית, שהרי הוא מעמידו על קיומו.

# שו"ת של חסד ע"י בית הוראה-חוט של חסד

# הרה"ג ר' ירון אשכנזי שליט"א ר"כ חושן משפט בישיבת "חוט של ח סד" מנהל רוחני ב"קו ההלכה"

קו ההלכה הספרדי: 3030\* 🕗

# מענייני ל"ג בעומר

- א. יום ל"ג בעומר הוא יום שמחה וחדוה לכבוד <mark>התנא רבי שמעון</mark> בר יוחאי, טעם השמחה ביום זה מובא בשער הכוונות לרבינו האריז"ל דף פז עמוד א') שביום זה סמך רבי עקיבא את (דף פז עמוד א') רבי שמעון לדיינות והוראה. ויש אומרים שביום זה נפטר רבי שמעון, ורבי שמעון שמח ביום <mark>פטירתו, ולכן גם אנו שמחים,</mark>
- שונה יום פטירת רשב"י מפטירת שאר <mark>הצדיקים, ששאר</mark> הצדיקים היו עצבים ביום פטירתם ולכן אנו גם נוה<mark>ג</mark>ים בהם תענית וצער ו<mark>כגון יום פטירתו ש</mark>ל משה רבינו בז' באדר שנוהגים להתענות בו, מה שאין כן ביום פטירת רשב"י שהיה שמח ביום זה ורצונו שנשמח.
- נוהגים לערוך לימוד בליל ל"ג בעומר במנין, וללמוד שבחי רבי שמעון בר יוחאי שכתובים בגמרא ובזוהר הקדוש ומנהג יפה הוא.
- יש נוהגים ללכת על קבר רשב"י במירון, ומכל מקום ההולכים למירון יתרחקו מקלות ראש וכדומה, ובמקום גילה שם תהא רעדה.

- ה. אין אומרים וידוי ותחנונים ביום ל"ג בעומר, ולכן כבר ממנחה שקודם ל"ג בעומר אין אומרים
- יש נוהגים לקחת את ילדיהם הקטנים שהגיעו לגיל שלש שנים למירון בל"ג לעומר כדי שיסתפרו תספורת ראשונה בשמחה ובשירים סמוך לקברי התנאים הקדושים רבי שמעון בר יוחאי ורבי אלעזר בנו. ויש סמוכין למנהג זה מדברי רבינו חיים ויטאל בשער הכוונות (דף פז ע"א) שכתב שכך נהג רבינו האריז"ל כאשר הגיע בנו לגיל שלש, שהעלה אותו למירון וגילח את שערות ראשו ועשה יום משתה ושמחה, וכן כתב בשו"ת נחפה בכסף חלק ב' (דף ז' עמוד ג׳) שכן נתפשט המנהג בעיר הקודש ירושלים להרבות שמחה בתופים ובמחולות בתספורת הראשונה של הקטן, בשביל חיבוב מצוה שעושים לו פיאות הראש.
- אם אמר לחבירו אחר שקיעת החמה של יום ל"ב לעומר, אל תאמר וידוי כי הלילה ל"ג לעומר, יוכל ל<mark>חזור ולס</mark>פור בברכה, <mark>מכמה</mark>

- טעמים: א: כי לא ספר את השבועות רק את הימים. ב: שלא ספר את המספר רק בראשי תיבות "ל"ג", ובאופן כזה יש לומר שלא יצא. ג: ועוד שאין כוונתו לומר <mark>מנין ספירת העומר כלל,</mark> אלא לומר שהוא יום טוב כדי שלא יאמר וידוי וכן עיקר.
- ח. מאידך מי ששכח לספור את העומר <mark>בליל ל"ג</mark> בעומר, וביום ל"ג בעומר עצמו אמר לחבירו "היום ל"ג בעומר", או ש<mark>תיקן את השליח ציבור</mark> כשבא לומר תחנון, וא<mark>מר לו "היום ל"ג בעומר",</mark> תיקן בכך את מה שלא ספר היום ויוכל לספור אחר כך בברכה, על סמך זה.
- למנהג האשכנזים כל מנהגי האבילות של ספירת העומר מסתיימים בל"ג בעומר, אמנם מנהג הספרדים שאין שומעים מנגינות עד יום ל״ד בעומר בבוקר, אבל מותרים להשתת<mark>ף</mark> בשמחה לכבוד רבי שמעון ולשמוע את השידורים <mark>מה</mark>הילולא של רבי שמעון אף שיש שם כלי נגינה.
- ולעניין תספורת לאשכנזים מותר להסתפר בבוקר של ל"ג בעומר, ומנהג הספרדים שאין מ<mark>סתפר</mark>ים עד בוקר של ל"ד בעומ<mark>ר.</mark>

כנס מיוחד, למחוברים בלבד! u5812210@gmail.com



לייעוץ טלפוני ללא תשלום בימים ג' - ד' משעה 8-10 בערב 054-8434435 :7"]

# 'הערכה או ביקורת פרק יד

הנושא שלנו השבוע הוא: השפעת הערכה עצמית על חיינו. הזכרנו כבר, שהגורמים המשפיעים על הערכה עצמית של הילד הם בעיקר אנחנו ההורים. נחשוב, מה קורה במשפחה בה ההורים הם בעלי ?הערכה עצמית נמוכה

אם נדמה את מבנה האישיות של אדם בעל הערכה עצמית נמוכה- כתהום, ואת מבנה האישיות של אדם בעל הערכה עצמית גבוהה כפסגת הר אזי התשובה היא: "מאיחודם של שתי תהומות-לעולם לא יצמח הר" ולכן עיקר עבודתנו כהורים היא להעלות את ההערכה העצמית שלנו ושל ילדינו "חומחמח

#### השפעת ההערכה העצמית על חיינו

במשפט מסכם אפשר לומר, כי "אין תכונה חשובה יותר להצלחתו של האדם מתכונת הערכה עצמית גבוהה". אין כל ספק, שלמידת הערכה העצמית שלנו, יש השפעה ישירה ומכרעת על הרגשתנו והתנהגותנו ומכאן על איכות החיים שלנו. ולכן, החשיבות שבהבנה מהי הערכה עצמית ראויה, מהם מאפייניה, על מה היא מבוססת וכיצד ניתן לשקם וליצור אותה מחדש באופן ראוי- היא רבה. מה הם ההבדלים בין אנשים בעלי הערכה עצמית גבוהה לאנשים בעלי הערכה עצמית נמוכה? נציג את ההבדלים בשלושה תחומים (ע"פ מנצ'ינטון):

- א. היחס של האדם לעצמו.
  - ב. רגשותיו בקשר לחיים.
- ג. במערכות יחסים בין אישיים.

השבוע הנושא הוא: רגשותיו בקשר לחיים.

ב. רגשותיו בקשר לחיים

אנשים בעלי הערכה עצמית גבוהה נוטלים על עצמם אחריות ומרגישים שיש להם שליטה על כל חלק בחייהם. הם מקבלים את המציאות כמו שהיא, ולא תולים אשמה במציאות. הם מעמידים מטרות הניתנות לביצוע וציפיותיהם ריאליות. הם רואים את

עצמם אחראיים למתרחש בחייהם. הם מבינים שיש בחייהם את הכוח לשנות את חייהם כפי שיבחרו. "בחירה" היא משמעותית בחייהם. השליטה בחייהם היא אינה שליטה באנשים אחרים, אלא בתגובותיהם ופעולותיהם. לאנשים בעלי הערכה עצמית נמוכה נדמה שכל המתרחש בחייהם הוא מחוץ לשליטתם, ושהכל רק קורה להם. לעיתים הם מנסים לשלוט באנשים אחרים. הם מפרשים את המציאות בצורה מעוותת, מדגישים חלקי מציאות ויחד עם זאת מתעלמים מחלקים אחרים במציאות. נדמה כי החיים מתאכזרים ומתנכרים להם. חשים בחוסר כח, חלשים ופגיעים, מרגישים כקורבנות חסרי ישע מבלי יכולת להתמודד עם אתגרים ולו הקטנים ביותר בחיי היום יום.

#### אבחון וטיפול

אני כמעט בטוח, שכשקראתם את הפרמטרים של הערכה עצמית נמוכה או גבוהה הכתובים לעיל, מיד ניסיתם לבדוק איפה אתם נמצאים על הסקלה. מטרתי בע"ה הייתה, להעלות את רמת המודעות שלנו. הפרמטרים לעיל טובים גם לאבחון ילדינו. ברגע שנזהה זאת בעצמנו ונבנה את הערכה העצמית שלנו, נגלה עם הזמן שגם הילד שלנו הפך להיות בטוח בעצמו. הערכה עצמית גבוהה תביא לבריאות נפשו של הילד, להצלחה בכל תחומי החיים ולסיפוק אמיתי. כאשר ילד חש שהוא גדל בסביבה תומכת, הרואה את הטוב שבו, הוא ירגיש חשוב ובעל ערך, עם תחושה חיובית כזו הוא יהיה מוכן לנסות ולהתנסות, להציב לעצמו יעדים ולהתמודד עם אתגרים. ילד בעל הערכה עצמית גבוהה, ירגיש בטוח לצאת, לחקור, ללמוד, לבדוק מבלי לפגוע בשום דבר, הוא בטוח בעצמו, יאמר מה שיש על ליבו, יבקש עזרה אם צריך כשבלבו תמיד הידיעה שאוהבים אותו והוא שווה ונהדר כמו שהוא.

#### הכולצות השבוע:

ראשית העלו את הערכתם העצמית. אתם הורים טובים העושים כמיטב יכולתכם, תמיד יש מה

שבמודעה ביקשתם עובד בעל דמיון מפותח". לשפר ולקדם, אבל אתם ב"ה עובדים, מתמודדים

בדיחות הדעת

חודש לאחר שהעובד החדש התחיל לעבוד

פונה אליו המנהל ושואל: "מה ההתחכמות הזאת? בשאלון הקבלה לעבודה כתבת שיש

לך חמש שנות ניסיון, ובינתיים התברר לנו

שאתה חסר ניסיון לחלוטין".

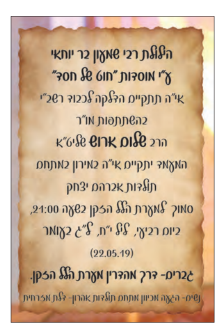
ומצליחים.

אם תחשבו שילדכם מטרד, הרי תצרו לכם מטרד. שנו את מחשבותיכם וצרו מציאות חיובית עם ילדכם. אתם מתקשים להיות עם הילדים וליהנות מכך, פנו לאיש חינוך שיברר אתכם את הקושי.

והעיקר, כמו שאומר תמיד מו"ר הרב שלום ארוש שליט"א אהבה, אהבה ושוב אהבה! אהבה זה לא פינוק. אהבה זה להוכיח לילד שאנחנו אוהבים אותו בלי שום סיבה רק בגלל שהוא הילד שלנו.

תוך כדי התייעצות טלפונית סיפרה לי פעם אמא אחת, כי הבת שלה מרגיזה אותה כמעט בכל ערב, בדיוק לפני שעת ההשכבה לישון. כעונש על כך היא "מדלגת" עליה בשלב הנשיקות שלפני השינה, ונמנעת מלאחל לה לילה טוב. בהמשך השיחה סיפרה האם, כי לילה אחד היא החליטה בכל זאת לתת לילדה נשיקה ולומר לה כי למרות ההתנהגות שלה, אמא אוהבת אותה. כשסיימה ויצאה מהחדר שמעה האם את הבת מתחילה לבכות חרישית מתחת לשמיכה... הילדה הייתה זקוקה לכך, כמו אוויר לנשימה. לא מענישים במניעת אהבה. להעניש יש מספיק אפשרויות, אהבה נותנים ללא כל תנאי. אהבה זה לראות את הדברים הטובים של הילד ולהגיד לו אותם. את כל הדברים הכי פשוטים כמו אתה כל כך מוכשר, אתה מצייר נפלא.

תשקיעו בתקשורת המפרגנת עם הילד! משפטי לצאת ידי חובה כגון "וואו איזה יופי" על ציור שהילד הביא מהגו זה לא זה! התעניינו התעניינות אמיתית וכנה, ילדים מרגישים כשזה לא אמיתי. תתעניינו מה הוא צייר, תרדו לפרטים ולסוג הצבע ותפרגנו.









יש לך סיפור תודה? המערכת תשמח לפרסם אותו

# al5308000@gmail.com

# נּם אֶת הָאֱמוּנָה ה' נוֹתֵן

ַמַעֲשֶׂה בִּיהוּדִי שֶׁבָּא לְכָנַי וְשָׂח לִי אֶת צַעֲרוֹ, שֶׁיֵשׁ לוֹ ּדְאָגוֹת וּפְחָדִים. אָמַרְתִּי לוֹ, שֶׁדַּאֲגוֹתָיו וּפְחָדִיו נוֹבְעִים מֶחֶסְרוֹן אֱמוּנָה. עָנָה הַיְּהוּדִי וְאָמֵר: אֱמוּנָה?! דַּוְקָא זַה לֹא חַסֵר לִי.

אָמַרְתִּי לוֹ: אָמְנָם, יֵשׁ לְךּ אֱמוּנָה שָׁיֵשׁ בּוֹרֵא לָעוֹלָם, אֲבָל חֲסֵרָה לְךְּ אֱמוּנָה בְּהַשְׁנָּחָה פְּרָטִית - שָׁאַתָּה בְּיָדַיִם טוֹבוֹת, שֶׁכָּל מָה שֶׁעוֹבֵר עָלֶיךּ, זֶה מָה׳ יִתְבָּרַךְּ, וְשֶׁהַכּּלֹ לְטוֹבָתָךְ הַנִּצְחִית. אָדָם שֶׁמַּאֲמִין שָׁהַכּּל לְטוֹבָה, אֵין לוֹ שׁוּם פַּחַד וּדְאָנָה, כִּי יוֹדֵעַ שֶׁכָּל ָּמָה שֶׁיָּהְיֶה - זֶה לְטוֹבָה. הַדְּאָגָה וְהַפַּחַד נוֹבְעִים מַהַפַּחֲשָׁבָה שָׁיִּהְיֶה רַע, וְזֶה הֶכֶּךְ הָאֱמוּנָה, שֶׁאוֹמֶרֶת שָׁכָּל מָה שָׁיִּהְיֶה - יִהְיֶה רַק לְטוֹבָה. יֵשׁ מִי שֶׁמְּסֵחֵד ָמִפַּחַלָּה מִסְיֵּמֵת, אוֹ שֵׁפִּישֵׁהוּ יַזִּיק לוֹ, אוֹ שֵׁיַעֲשׂוּ לוֹ ַעַיִן הָרַע וְכַדּוֹמֶה; אוֹ שֶׁלֹּא יִתְּנוּ לוֹ דָּבָר מְסָיָם שֶׁרוֹצֶה וְכַדּוֹמֶה. פָּחָדִים וּדָאָגוֹת אֵלּוּ נוֹבְעִים מֵחֹסֶר אֱמוּנָה שָׁהוּא בְּיָדִיו שֶׁל הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא, וְשֶׁכָּל מָה שֶׁה׳ עוֹשֶׂה - לְטוֹבָה הוּא עוֹשֶׂה.

שָׁאַל אוֹתִי הַיָּהוּדִי: אָם כֵּן, כָּה לַעֲשׂוֹת? אֵיךְ אֶזְכֶּה לֶאֱמוּנָה?

ַעָנִיתִי לוֹ, הְּבַקֵּשׁ מֵה׳ יִתְבָּרַף: תֵּן לִי אֱמוּנָה. תֵּן לִי לְהַאֲמִין, שֶׁפָּל מָה שֶׁיִּקְרֶה אִתִּי, הַכּל לְטוֹבָתִי. זַכֵּנִי ֶלָדַעַת, שֶׁאֲנִי בַּיָּדִיִם שֶׁלְּךְּ, וְכָל כָּוֹה שֶׁתַּעֲשֶׂה אִתִּי, הַכּל לְטוֹבָה. וַזַכַּנִי לָדַעַת, שֶׁאֵין יִסּוּרִים לְלֹא תַּכְלִית. וְאָם בִּרְצוֹנִי לָהְיוֹת טוֹב, וַאֲנִי מִשְׁתַּדֵּל לַעֲסֹק בַּתִּקוּן

שָׁל עַצְמִי, לֹא הָּבִיא עָלַי שׁוּם רָעָה. עָנָה אוֹתוֹ יְהוּדִי ּוָאָמַר: וָכִי אֲנִי יָכוֹל לְבַקֵּשׁ מֵה' יִתְבָּרַךְ אֱמוּנָה?!

אָמַרְתִּי לוֹ: וְכִי יֵשׁ לְךְּ כְּתֹבֶת אַחֶרֶת אוֹ מָקוֹר אַחַר לְקַבֵּל מִפֶּנוּ אֱמוּנָה? הֲרֵי הַכֹּל מֵה' יִתְבָּרַךְּ, וְגַם אֱמוּנָה מְקַבְּלִים מֵה' יִתְבָּרַךְ וְאִם חֲסֵרָה לְךְּ אֱמוּנָה, ּתָבַקֵּשׁ מֵה׳ יִתִבָּרַף: תַּן לִי אֱמוּנָה בִּךּ, תַּן לִי אֱמוּנָה, ָשֶׁאַתָּה הוּא הַמְּכַרְנֵס, וְשֶׁאַתָּה הוּא הָרוֹכֵא כָל בָּשָׂר. ֹתֵן לִי אֱמוּנָה, שֶׁאֵין עוֹד מִלְבַדְּךָּ, וְשֶׁשׁוּם אָדָם אֵינוֹ יָכוֹל לְהַזִּיק לִי אוֹ לְנְגֹעַ בַּכֶּוֹה שֶׁשַׁיְרְ לִי וְכוּ׳. וּבְכָּל פַעַם שָׁאַתָּה מַרְגִּישׁ אֵיזוֹ דְּאָנָה אוֹ פַּחַד, תִּבַקֵשׁ מֵה׳ ָיִתְבָּרַךְ שָׁיִּתֵּן לְךָּ אֱמוּנָה לְפִי הָעִנְיָן.

ּ כְּשֶׁאָדָם מַרְגִּישׁ חֻלְשָׁה בָּאֱמוּנָה, שֶׁיִּזְעַק לַה': ״ה', תַּן ּלִי אֱמוּנָה". וּכְפִי שֶׁפְּבָר כָּתַבְנוּ בַּמֵּפֶר 'בְּגַן הָאֱמוּנָה', ַכָּל הַדְּבַרִים שֵׁעוֹבִרִים עַל בְּנֵי אַדַם, כַּל הַחֱסְרוֹנוֹת, הַבּּלְבּוּלִים, הַנְּפִילוֹת - הַכֹּל זֶה בִּגְלַל שֶׁחָסֵר לָהֶם - אֱמוּנָה. יֵשׁ לְךְּ עַצְבוּת - זוֹ חֻלְשָׁה בָּאֱמוּנָה. כַּעַס ָּגֶה לִשְׂרֹף אֶת הָאֱמוּנָה לְגַקְבִייִ מְדֻכְדָּךְ, לֹא מַצְלִיחַ וְכַדּוֹמֶה - זֶה חִסָּרוֹן בָּאֱמוּנָה. קִנְאָה - חִסָּרוֹן בַּאֱמוּנַה, דָּאַגוֹת - זוֹ חָלְשַׁה מָאֹד גָּדוֹלָה בַּאֱמוּנַה, פְּחָדִים וַחֲרָדוֹת - זֶה כְּבָר כִּמְעַט כְּפִירָה בַּה'. כְּשֶׁיֵשׁ ַפַּחַד, מָה צָרִיךְ לָדַעַת? שֶׁה׳ יִתְבָּרַךְ עָזַב אוֹתוֹ קְצָת. לָכֵן צָרִיךְּ הָאָדָם לָדַעַת שָׁנַּם אֶת הָאֱמוּנָה מְקַבְּלִים





ילדון חידודון

בין הפותרים יוגרלו מתנות

(ויקרא פרק כ ב) על מי שמעביר זרעו למולך: עַם הָאָרֶץ

ייי בירש הארץ. פירוש ראשון עם שבגינו נבראת הארץ. פירוש שני עם שעתידין לירש את הארץ ע"י מצות הללו:

פתרונות לשלוח למייל | פקס:

al5308000@gmail.com | 02-5812252

וחמישה אינם יכולים לעשות?

הזוכה: א. אלמגור. אלעד



<u>ילדים</u> אומרים תודה סיפור בהמשכים לילדים



מתנה ושמה תודה 052-2240696 (2)

רוצה לזכות בהגרלה? גם אתה יכול! שלח לנו סיפור תודה ותיכנס להגרלה al5308000@gmail.com

תּוֹדָה לַה׳.

# מסיבת אמנים (חלק ד')

ָהֶם הוֹשִׁיבוּ אוֹתִי בַּסָּלוֹן עַל שְׂמִיכָה צָבְעוֹנִית מַלְכוּתִית, שָׂמוּ לְפָנַי שָׁלְחָן קָטָן, וְהֵבִיאוּ אֵלַי מַגָּשׁ מִמִּכְסֶה שֶׁל מִשְׂחָק, שָׁנְרְאֶה כְּמוֹ מַגָּשׁ מַלְכוּתִי, עַל הַמַּגָּשׁ הָנְּחָה צַלַּחַת וּבָהּ עוּגוֹת, פֵּרוֹת, בַּמְבָּה, וְגַם קְצָת בִּיסְלִי וְכוֹס שְׁתִיָּה קָרָה.

אַבָּא שֵׁלִּי עָבַר וְרָאָה אוֹתִי יוֹשֵׁב כִּמוֹ ָמֶלֶךְ וְהָתְחִיל לִצְחֹק, וְאָמַר לִי: "תִּרְאֶה מָה ַהַתְּפָלָה שָׁל הַתּוֹדָה עוֹשָׂה, לֹא רַק שָׁצֵּרְפוּ אוֹתְרָּ, אֶלָּא ה' שָׂם לָהֶם בַּלֵב אֶת הָרַעְיוֹן ַלַעֲשׂוֹת אוֹתְךְ 'מֶלֶךְ'".

וּבֶּאֱמֶת, פִּתְאוֹם לָמַדְתִּי, כִּי אִם מְבַקְּשִׁים מֵה' וְאוֹמְרִים לוֹ תּוֹדָה עַל הַכֹּל – הוּא מוֹשִׁיעַ וְנוֹתֵן כִּפְלַיִם. גַּם קבַּלְתִּי אֱמוּנָה, גַּם ַהַכַּעַס הָלַךְּ, וְגַם קִבַּלְתִּי פִּי שְׁנַיִם. וְעַכְשָׁו אֲנִי ּיוֹדַעַ שֶּׁבְּכָל פַּעַם שֶׁאֲנִי שׁוֹתֵק, אֲנִי מַרְוִיחַ. וַאֲנִי לְאַט לְאַט לוֹמֵד לוֹמַר תּוֹדָה לַה' עַל ָהַכַּלֹ, וְלֹא לְצַעֵר וְלֹא לְהִצְטַעֵר.

וּמֵאָז אֲנִי תָּמִיד מִשְׁתַּדֵּל לְהוֹדוֹת לַה׳

בַּמִּלִּים שֶׁלִּי. בְּכָל יוֹם כְּשֶׁאֲנִי הוֹלֵךְ לִישׁן, ָלִפְנֵי שֶׁאֲנִי קוֹרֵא קְרִיאַת שְׁמַע עַל הַמִּטָּה, ֿוּכְשֶׁאֲנִי קָם בַּבֹּקֶר, מִיָּד אַחֲרֵי 'מוֹדֶה אֲנִי' , אֲנִי אוֹמֵר לַה' תּוֹדָה עַל אַכָּא וְעַל אִמָּא – תּוֹדָה לַה' עַל הַמִּשְׁפָּחָה וְעַל הַחֲבֵרִים, תּוֹדָה לַה' עַל הַתּוֹרָה הַקְּדוֹשָׁה, שֶׁמְלַמֶּדֶת אוֹתָנוּ מִדּוֹת טוֹבוֹת, תּוֹדָה לַה' עַל הָאֵמוּנָה ָוְהַמִּצְווֹת, שֶׁבִּזְכוּתָן אֵין מְרִיבוֹת.

ּוְכָךָּ, אֲנִי אוֹמֵר בְּכָל יוֹם עֶשֶׂר עַד עֶשְׂרִים תּוֹדוֹת, וְרָאִיתִי הֲמוֹן הֲמוֹן יְשׁוּעוֹת. וּבִמְיָחָד אָמַרְתִּי תּוֹדָה עַל זֶה שֶׁהָיִיתִי רַגְזָן, כִּי בִּזְכוּת ֶזֶה לָמַדְתִּי לְדַבֵּר עִם ה׳ וְקִבַּלְתִּי לְאַט לְאַט שַׂכֶל שָׁל אֱמוּנָה שֶׁכָּל מָה שֶׁבְּנֵי אָדָם

עוֹשִׂים לִי, זֶה כִּי כָּכָה ה' רוֹצֶה, וּמָה שֶׁה' רוֹצֶה – אֲנִי מְרָצֶה וְשָׂמֵחַ בַּכֹּל, וְאוֹמֵר תּוֹדָה עַל הַכֹּל.

> מַמָּשׁ יָצָאתִי מֵהַגֵּיהִנֹם ָשֶׁחָיִיתִי בּוֹ וְנָהְיָה לִי גַּן עֵדֶן.



# סיפור לשולחן שבת

# חלב שנתעלם מן העין

קולות השירה גברו והלכו ככל שהתקרבו הרגליים לבית הכנסת הגדול. באחת מערי ארם-צובה, הונהג מנהג קדוש שמקורו בימות קדם: בליל שבת מתאספים חברי הקהילה יחד באמצע הלילה ומשוררים שירות ותשבחות משירת הבקשות עד עלות השחר.

בשעה זו של טרם עלות השחר, עוד הוגש כיבוד קל לפני המשוררים והמתאספים, שכן מעלות השחר ואילך אסור לאכול טרם תפילת שחרית. אחד הכיבודים המיוחדים שהוגש מלבד תה, קפה שחור ושאר מיני מתיקה, היה ספל סחלב חם ומהביל על פי מתכון ייחודי שעבר דורי דורות במשפחתו של רחמים.

איש אינו יודע מתי זה התחיל, אבל הדבר היה

לעובדה שאין עליה חולק, כמו עובדת היות זקנו של רחמים לבן וצח כשלג: מדי ליל שבת בשעה שלוש לפנות בוקר, היה רחמים כוביא נחושת עמוס בספלונים ק טנים מלאים סחלב רותח ומתוק.

עובר היה מאיש לאיש לפני ומניח כל אחד ספל קטן. כמובן, לא לפני שרב בית הכנסת

שהיה גם רב העיר, הגאון הצדיק רבי מרדכי עבאדי - היה מקבל ספלון סחלב לחמם את גופו. ברם, באותה שבת, משהו מוזר התרחש. ספלי הסחלב חולקו. אולם הרב כאילו אינו רואה שהניחו לידו ספל מעלה אדים.רחמים עבר ליד הרב לאחר רבע שעה ולחש ביראת כבוד: רבינו, הספל מתקרר, אנא ישתה ממנו הרב.

רבי מרדכי מביט לימין, מביט לשמאל ומושך בכתפיו: "אינני רואה כאן שום ספל, על מה אתה מדבר?"...

רחמים נטל את ידו של רבי מרדכי עבאדי והושיטה לכיוון הספל, אך נגעה היד בקצות אצבעותיה בחרסינה החמה ורבי מרדכי נרתע לאחור "אם

משמים מנעו ממני לראות את כוס המשקה, ייתכן שישנה שאלה בכשרותו. אינני רוצה ללגום הימנו".

"רבי קדוש", כמעט בכה רחמים מעלבון, "האם חלילה חשוד אני בעיני הרב על כשרות? הלא אצל הרב עצמו למדתי את דיני הזהירות בכל ענייני המאכלים, שנים ארוכות הרב סומך עלי בעיניים עצומות. כיצד ייתכן שהסחלב אינו כשר?!"

רבי מרדכי הסכים עימו לחלוטין. ובכל זאת לא אבה לשתות מן הסחלב. במילים רכות פייס את רחמים והמשיך לשורר עם כולם את מילות השירים לפי המקאם של אותה השבת.

ביום ראשון נקרא רחמים לביתו של הרב עבאדי. "רחמים, בא נא איתי אל השוק", פנה אליו רבי

מרדכי, "אבל אינר מדבר מילה. תן לי לנהל העניינים". רחמים כמובן הסכים.

הגיעו השניים לחנותו של עלי าวเก החלב, ורבי מרדכי פונה אליו בטרוניה: "חוואג'ה עלי, אמור נא, מדוע זה השבוע לא הסכמת לתת לרחמים שלי מספיק חלב להכין בכדי את הסחלב כל IDO שבוע? האם



הַמַּתְחִיל בַּדְבַר מִצְוָה וְאֵינוֹ גּוֹמְרָה, מוֹרִידִין אוֹתוֹ מִגְּדֻלְתוֹ.[התנשאות ב']

צרות עין נפלה בך?".

מספיק חום יהודי בלב. זה הזמן לבקש על בן או בת הזוג שיחזרו בתשובה שלימה ו"יבערו" אל ה'. תגיד שוב ושוב את אותן המילים: "רבי אתה הבטחת, תרחם על הבן שלי, על הבת שלי, על אשתי, על בעלי. קרב אותם לתכלית. תן להם לב חדש, לב בשר, רוח נכון..."

לכל עם ישראל.

מי שמכיר את הצער הזה, יודע שאין דבר יותר כואב וקשה מזה.

מאמר ראש הישיבה

-המשך-

לפטור את כל העולם מן הדין, תפטור אותי מכל המניעות שמונעות ממני להיות יהודי כשר..."

זה ממש כך. כל כך פשוט. אבל אתה צריך

להתעקש ולחזור על הדברים שוב ושוב. ככל

שאתה מתעקש, האמונה שלך בצדיק מתחזקת;

וככל שהאמונה שלך בצדיק מתחזקת, אתה

מתקרב לצדיק יותר ויותר ונכלל בו יותר ויותר

כי האמונה בכוחו של הצדיק היא דבר גדול

ועוצמתי ביותר, אפילו אם במציאות אתה רחוק

מהצדיק מרחק רוחני כממזרח למערב, כמו

שאומר רבי נחמן: "כשמקורב להצדיק, אף שאינו

מקבל ממנו כלל, הוא גם כן טוב מאוד. והאמונה

לבדה שמאמין בהצדיק, מועיל לעבודת השם

כל דיבור שלך קושר ומחבר אותך אל הצדיק

וממש מדביק את נשמתך בנשמת הצדיק עד

שתזכה למה שאומר רבי נחמן בהמשך: "כשדבוק

להצדיק ומאמין בו - נאכל להצדיק ונתהפך

וכשאתה מתעקש ומפציר, תבקש עליך ועל

כל עם ישראל. אנחנו מחכים לגאולה שלימה,

והגאולה תלויה רק בתשובה, כמו שאומר אדוננו

רבי שמעון בזוהר הקדוש, שאין דבר זה (שהוא

הגאולה) תלוי אלא בתשובה - והכוח והמפתח

לתשובה של כל עם ישראל נמצא אצלו, ולכן

שרים אצלו את מה שנאמר בגמרא על יום

הכיפורים: "לפני מי אתם מיטהרים ומי מטהר

אתכם". זה הזמן והמקום להתעקש על תשובה

ובפרט תבקש על הקרובים אליך. זה הזמן

לבקש על הילדים שירדו מהדרך, או שאין להם

אל תוותר בקלות

וזוכה יותר ויותר.

למהות הצדיק ממש"!

אבל יש תקווה! הציון של אדוננו הרשב"י ביום ההילולה - זה הזמן וזה המקום לפעול ישועות שלימות ולהחזיר את כל הבנים והבנות לאבינו שבשמיים.

#### כל הישועות

עם ישראל יקר וקדוש,

אני לא מחדש לכם כלום, אלא רק מגלה לכם את מה שאתם כבר יודעים ומרגישים בסתר לַבַּכָם. ראינו ואנו רואים בכל פעם מחדש נסים ונפלאות, ממש בכל נסיעה ונסיעה. וכל אחד כמו שהוא ללא יוצא מן הכלל - יכול לפעול נסים ונפלאות בנסיעה שלו.

סעו לשלום, תגיעו לשלום, תתעקשו ותפעלו, תרקדו ותשמחו, ותחזרו הביתה עם סלים מלאים בישועות, לחיים חדשים, בשמחה ובשלום.

בברכת שבת שלום ומבורך

# רוצה להכניס את העלון לבית כנסת שלך? במנוי להפצת העלון

תזכה ב:

הזכות שלך בהפצה: 02-5308000









עלי התקומם כולו: "למה יאמר אל-כביר אל-

חכם ככה?! דווקא השבוע התאמצתי מאוד, למרות

שנגמר לי חלב הפרות, השלמתי את כמות החלב

לרחמים מחלב של נאקה ומכרתי לו במחיר חלב

שמע רחמים שמן השמים שמרו על רבי מרדכי

שלא ייכשל שחלב בהמה טמאה, שש ושמח

מכאן והלאה - קיבל על עצמו - יפקח עיניים

שהצדיק ניצל והצטער על יהודי העיר שנכשלו.

בזהירות רבה לבל יבוא מכשול על ידו.

פרה למרות שזהו חלב יקר יותר"...

# מאמר <mark>ראש הישיבה</mark>

# תעלומה במירון

#### מה נשתנה?

מה גורם למאות אלפי יהודים מכל גווני הקשת, מכל החוגים ומכל העדות, ומכל רחבי הארץ ואפילו מחוץ לארץ, לעלות על אוטובוסים דחוסים ביום קיצי חם ולהיטלטל במשך שעות כל הדרך להר מירון?

במה מתייחד ר' שמעון בר יוחאי מכל עשרות ומאות קברי הצדיקים הפרוסים בכל רחבי ארץ הקודש, שעושים עסק כל כך גדול מקברו ומיום ההילולה שלו?

מה הפשר של אופי החגיגה בהר מירון שבה משמשות מצד אחד שמחה עילאית, שירים וריקודים, שפע מאכלים ואווירת חג, וממש במקביל מן הצד השני, התעוררות ובכייה, תפילה ותחנונים, תשובה וחרטה?

במאמר זה נשתדל בסייעתא דשמיא להסביר לכל הנוסעים לְשֵׁם סָה הם נוסעים, ונְיתֵן עצה טובה ויקרה כיצד להפיק הרבה יותר מהנסיעה הקדושה הזאת, כי כאשר האדם יודע את המטרה בנסיעה, וכל כולו סְנְחָה וּסְכְּוַן על פי אותה מטרה - הוא בוודאי יפיק את התועלת הרצויה. ועל אף שלא ניתן לשער את מעלת הנוסעים והשמחים ביום הקדוש הזה יהיו אשר יהיו - אך כאשר המטרה לא ברורה, ניתן בקלות להחטיא את הייעוד של הנסיעה ולאבַד אוצרות יקרים.

אתה כבר נוסע, אתה כבר זוכה, אתה כבר שם - עם עוד קצת כָּוָנוּן אתה תחזור עם הרבה יותר כוחות וישועות.

#### ההבטחה והתקווה

אשקלון

רח' אורט 13

בשעה סצ:02

(19/05/19) י"ד אייר

מוסדות "נחלת דוד"

והתשובָה לַשְּׁאֵלות היא זו: כל יהודי, וזה לא משנה איך הוא נראה ואיך הוא מנהל את חייו - בעומק לבו

מקננת שאיפה אדירה וחסרת מעצורים: להתקרב לה' ולהיות כרצונו בשלימות, לעזוב את כל ענייני ההבל והשקר ולעסוק רק בתכלית.

והיצר הרע הגדול והיחיד הוא אך ורק הייאוש, שהאדם מתייאש חלילה מהגשמות המטרה הגדולה של נשמתו. רק לאחר הייאוש, יכול היצר הרע לפתות אותו עם כל שאר סוגי הפיתויים, כגון תאוות ומידות רעות. אך כאשר יש לאדם תקווה שלימה, הצר הרע לא יוכל לו.

אבל הצדיקים יחידי הדורות - שזכו לתכלית ההשגה וידעו בידיעה מוחלטת שאין שום ייאוש והיה להם הכוח הרוחני לתקן את נשמות ישראל - היה בכוחם להבטיח הבטחות מרחיקות לֶכֶת לכל נשמות ישראל שיזכו לחזור בתשובה שלימה ויזכו בתיקונים נפלאים.

״רבי שמעון בר יוחאי הבטיח שלא תישכח תורה מישראל על ידו״, אומר רבי נחמן. הוא הבטיח שבאור התורה שלו, בכוח האמונה בגדלותו - ״ייצאו מן הגלות ברחמים״!

זה נוגע גם לגאולה של כלל עַם ישראל, וגם לכל יהודי ויהודי באופן פרטי שהוא יכול לזכות לגאולה שלימה, כלומר לצאת מכל הרע שלו, להתנתק מַּבְּלֵי העולם הזה, לזכות לתשובה שלימה, לזכות לחיי תורה מלאים בשמחה אמתית, לזכות לאמונה שלימה, לדביקות בה', לעונג בעבודת ה'.

ואכן יש לרשב"י כוח להבטיח. הוא העיד על עצמו שהוא יכול לפטור את כל העולם מן הדין. זה נכתב בגמרא. וכל יהודי בעומק נשמתו מרגיש שכל התקווה שלו למילוי שאיפותיו הכמוסות נמצאת שם בהר מירון, בתוך המערה, אצל הצדיק הקדוש רשב"י. לכן אנו רואים את נהירת ההמונים דווקא אליו, ולכן יש שם התעוררות גדולה מאוד לתפילה ולתשובה לצד שמחה אדירה הנובעת מהתקווה

יו"ל ע"י מוסדות "חוט של חסד" רח' שמואל הנביא 13 | ת.ד. 50226 | טל: 02-5812210 | פקס: 02-5812210

מוניות בנושא העלון: al5308000@gmail.com

הגדולה שבה כל אחד מתמלא ביום הקדוש ובמקום הקדוש.

# איך נגאלים?

ציון הרשב"י זה לא קבר, אלא זה מָשְׁכָּנוֹ של צדיק חי וקיים שהבטיח לכולנו והוא כוצפה שנבוא ונקבל ונכוכוש את ההבטחה.

מעשי כוחו וגבורתו והמפוזרים בדברי חז"ל ונשמות ישראל שנוהרות אל מקור האור - כל אלה מעידים כאלף עדים שמדובר בהבטחה נאמנה:

אתה יכול לזכות לתשובה שלימה ולתיקון שלם ביום הקדוש הזה!

תשובה שלימה זו ישועה שכוללת את כל הישועות, כי כאשר זוכים לתשובה שלימה, ממילא מתבטלות כל הצרות ונמתקים כל הדינים. אתה יכול להתפלל על ישועות בכל תחום, אבל אם אתה חכם, תפתור את כל הבעיות מהשורש ותבקש על הדבר העיקרי והשורשי, שהוא התשובה שלך, וזה גם הדבר העיקרי שעליו יש לך הבטחה מפורשת מהצדיק שאתה יכול לדרוש אותו ולקבל.

#### אז איך תעשה את זה?

כשאתה נמצא בהר מירון, אין צורך להידחף ולהידחק לתוך המבנה פנימה. רבי שמעון נמצא בכל מקום ושומע אותך מכל נקודה על ההר. העיקר שתגיע ליישוב הדעת ולשקט נפשי. תמצא לך פינה לעמוד בה ו"להיבלע" בהמון, כמו בתפילת שמונה עשרה שכולנו ביחד וכל אחד מתייחד עם קונו לבד.

ואז תפנה לרבי שמעון ותגיד לו: "רבי, רבי, אדוננו הקדוש, אתה הבטחת שלא תשתכח תורה מישראל על ידך. זה אומור שהבטחת שכולנו נזכה לתשובה שלימה. עד מתי אני אהיה כל כך רחוק. עזור לי, קים את מה שהבטחת ותחזיר אותי בתשובה שלימה, שאזכה לחזור אל התורה ולזכור את התורה ולקיים את התורה בשלימות. אתה יכול

6 המשך בעמוד

# גליון 621 י"ג אייר תשע"ט | כח לעומר

| ר"ת   | יציאה | כניסה |         |
|-------|-------|-------|---------|
| 20:47 | 20:11 | 18:54 | ירושלים |
| 20:45 | 20:13 | 19:11 | תל אביב |
| 20:48 | 20:14 | 19:06 | חיפה    |
| 20:46 | 20:11 | 19:11 | באר שבע |
|       |       |       |         |

# הכנסים של הרב שלום ארוש שליט"א לשבוע הקרוב

יום ד', יום ד', י"ז אייר, ליל י"ח (22/05/19) הדלקת המדורה המרכזית במתחם תולדות אברהם יצחק ב0-21:00





לאויר העולם, שגם במעי אמו למד כל חלקו, אבל המקיים משלים כוונת הבריאה, שלא היה יכול לקיים התורה בעודו במעי אמו, הגם שלמדה".

לפי האמור יש לבאר הענין בזה, כי דרכו של אדם להתגעגע לימים הטובים שהיו לו בימי נעוריו, לכן כאשר העובר נמצא במעי אמו, ואין לו שם שום דאגה כי הוא ניזון מאמו, מלמדים אותו כל חלק תורתו, וכשיוצא לאויר העולם משכחים אותו כל מה שלמד, כדי שישיג את חלקו בתורה בעמל וביגיעה, ועל ידי שהוא משתוקק להיזכר מה שלמד במעי אמו, שעל כך כתוב: "מי יתנני כירחי קדם", הוא זוכה לגלות את כל חלקי תורתו.

### "וכמטמונים תחפשנה" כמ"ט מונים של ימי הספירה

בדרך זו במסילה נעלה להבין מה שצונו הקב"ה לספור מ"ט ימי ספירת העומר לפני קבלת התורה בחג השבועות, כמו שכתוב (ויקרא כג-טו): "וספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר התנופה שבע שבתות תמימות תהיינה. עד ממחרת השבת השביעית תספרו חמישים יום והקרבתם מנחה חדשה לה".

והנה מצינו ביאור נפלא על כך לאחד מן הראשונים בספר "הרוקח" (סימן רצד הלכות העומר) בלשון קדשו: "תספרו חמישים יום. כי נ' שערי בינה הם, מ"ט ימים מונים, כנגד מ"ט שערים שמסר הקב"ה למשה, לכך מונים עד נ' ימים וכמ"ט מונים תחפשנה". כלומר הקב"ה צונו לספור מ"ט ימי העומר כנגד מ"ט שערי בינה שנמסרו למשה, כמבואר בגמרא (ר״ה כא:): "חמשים שערי בינה נבראו בעולם, וכולן ניתנו למשה חסר אחד שנאמר (תהלים ח-ו) ותחסרהו מעט מאלקים".

ומה שסיים דבריו: "לכך מונים עד נ' ימים וכמ"ט מונים תחפשנה", כוונתו לפרש בזה רמז בכל חג השבועות. הכתוב הנ"ל: "אם תבקשנה ככסף וכמטמונים תחפשנה, אז תבין יראת ה' ודעת אלקים תמצא". ועל כך הוא מרמז כי תיבת וכמטמוני"ם היא אותיות "וכמ"ט מונים", היינו מ"ט ימי ספירת העומר שאנו מונים לפני חג השבועות.

(EM 51) (EM 51)

ונראה לפרש לפי זה דברי ה"רוקח" שמקשר בין פירוש הכתוב בדרך פשט: "אם תבקשנה ככסף וכמטמונים תחפשנה", ובין הרמז של ה"רוקח" במילת וכמטמוני"ם שהיא אותיות "וכמ"ט מונים", על פי דברי הר"ן הנ"ל שהביא בשם המדרש: "בשעה שאמר להם משה לישראל במצרים, תעבדון את האלקים על ההר הזה, אמרו לו אימתי עבודה זו, אמר להם לסוף חמישים יום, והיו מונים כל אחד ואחד לעצמו, מכאן קבעו חכמים לספירת העומר".

לפי האמור הביאור בזה, כי מאחר שיש בתורה מ"ט שערי בינה שנתגלו למשה רבינו, והוא מסרם לישראל כל אחד לפי השגתו, והרי כבר למדנו כי אי אפשר שיתגלו שערי תורה רק על ידי השתוקקות וגעגועים שמתגלים ישראל לזכות להשגות התורה, לכן כאשר הודיע משה לישראל שהם עתידים לקבל את התורה, התחילו לספור מ"ט ימים אשר בהם השתוקקו לזכות להשגות התורה, ועל ידי ההשתוקקות זכו שנתגלו להם מ"ט שערי בינה, כנגד מ"ט שערי געגועים שגילו במ"ט ימי העומר.

וכך בכל שנה ושנה לקראת חג השבועות שצריך לקבל את התורה מחדש, צריך לספור מ"ט ימי הספירה כדי להביע בהם השתוקקות לקבל מחדש את מ"ט שערי בינה בחג השבועות,

ועל ידי זה אנו זוכים לחדש את קבלת התורה

הנה כי כן מבואר היטב הקשר הנפלא בין פירוש הפסוק בדרך הפשט לפירושו בדרך הרמז, כי בדרך הפשט פירוש הפסוק: "אם תבקשנה ככסף וכמטמונים תחפשנה, אז תבין יראת ה' ודעת אלקים תמצא", שאי אפשר לזכות להשגות התורה רק בתנאי שהוא מחפש ומשתוקק לתורה, כאדם המחפש אחרי כסף ומטמונים של אוצרות זהב, כי ההשתוקקות מולידה את חלק תורתו שהיה גנוז עד הנה.

יסוד זה מתקשר להפליא עם פירוש הפסוק בדרך רמז: "וכמטמונים תחפשנה", היינו "וכמ"ט מונים", כי כמו שבכל שנה אנו מונים מ"ט ימי ספירת העומר שבהם אנו משתוקקים לתורה, כדי שבזכות ההשתוקקות נזכה לקבל בחג השבועות מ"ט שערי בינה שבתורה, כך כל פעם שאדם רוצה להשיג השגות חדשות בתורה, הרי הוא צריך לעמול לחפש ולהשתוקק עליהן כי בזכות ההשתוקקות יתגלו לפניו שערי בינה.

מעתה יאירו עינינו להבין פירוש הכתוב: "וספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר התנופה שבע שבתות תמימות תהיינה, עד ממחרת השבת השביעית תספרו חמישים יום", היינו כמו שפירש רש"י לספור מ"ט ימים עד יום החמישים ולא עד בכלל, כדי להביע בכך את גודל תשוקתנו לחדש קבלת התורה בחג השבועות. ומפרש הכתוב התועלת בזה: "והקרבתם מנחה חדשה לה", בזכות ההשתוקקות תזכו להקריב להקב"ה "מנחה חדשה" דייקא, שהם חידושי תורה שיורדים בחג השבועות על כל השנה.

# תודתנו וברכתנו נתונות לאלו שנדבו את הוצאת הגליון לזיכוי אחינו בני ישראל

משפחת מהדב הי"ו לרפואה השלימה של האשה החשובה מרת לאה בת וירג'ני שתחי'

mamarim@shvileipinchas.com לקבלת המאמרים באימייל:





על פי תולעת יעקב: חג השבועות הוא יום הדין אם השתמשו כראוי בתורה שהשפיע הקב"ה על כל השנה

A HEANN TO BE NEAN TO

חידושי הרי"ם: ההשתוקקות של אנשים שהיו טמאים להקריב הפסח הולידה בשמים את המצוה של פסח שני

תכלית מ"ט ימי הספירה להביע ההשתוקקות הגדולה לתורה שמולידה את מ"ט שערי בינה בחג השבועות

"תספרו חמישים יום", להביע השתוקקותנו לתורה והקרבתם מנחה חדשה לה", חידושי תורה לכל השנה"

### ההשתוקקות לתורה היא שורש לחידושי תורה

והנה ידוע מה שמבואר בכל הספרים הקדושים שכל אחד מישראל יש לו חלק בתורה, כמו שאנו אומרים בכל תפלות השבת בברכה האמצעית: "ותן חלקנו בתורתך". ומה נפלאים הם דברי הגה"ק החיד"א בספר "חסדי אבות" על מסכת אבות, שדיבר בקדשו לפרש המשנה (אבות פ"ג מ"ח): "כל השוכח דבר אחד ממשנתו, מעלה עליו הכתוב כאילו מתחייב בנפשו".

"אפשר לומר במה שידוע כי כל אחד קיבל חלקו בתורה בסיני, ואם הוא ירא שמים הוא המוציא לאור אשר קיבלה נשמתו, והחידוש ההוא אין אחר יכול לחדשו כי הוא חלקו, ואם זכה וחידש החידוש ההוא אשר קיבלה נשמתו, ואחר זה שכוח מעיקרא, זו רעה חולה, שהחידוש ההוא אין חכם אחר יכול לחדש, וזהו שאמר כל השוכח דבר ממשנתו דייקא, מהשייך לשורש נשמתו ושכחו מתחייב בנפשו".

וזהו שכתב החיד"א עוד ב"דבש לפי" (מערכת ח אות ג): "האחרונים יכולים לחדש מה שלא יכלו הראשונים, כי עדיין לא הגיע זמן החידוש ההוא". ונראה ברור כי מקור דברי החיד"א הוא מדברי זקינו המקובל האלקי רבי אברהם אזולאי ב"חסד לאברהם" (מעין ב נהר כא), הנה הדברים בלשון קדשו:

"התורה ונשמתן של ישראל ענין אחד הוא ובחינותיהן שוה... ובכל נשמה ונשמה יש לה בחינה ידוע בתורה שאי אפשר שתתגלה על ידי זולתו, אלא אותה הנשמה תגלה אותם הסודות, ובעוד שאותה הנשמה לא גילה אותם הסודות אין הקב"ה מגלה אותם לצדיקים כלל, זולתי למשה רבינו ע"ה שאפילו מה שתלמיד ותיק עתיד לחדש בתורה נאמר למשה, אלא שלא ניתן לו רשות

לגלותו כלל. וזהו בכל ביתי נאמן הוא, והיינו דאמר ליה הקב"ה למשה רבינו עליו השלום אליעזר בני כך אומר, עקיבא בני כך אומר, רצונו לומר דהיינו אותה הנשמה ראוי לגלות לו כך וכך בתורה".

נמצינו למדים מזה, כי בכל דור ודור מתגלים חידושי תורה שלא נתגלו עד היום, כי כך גזרה חכמתו יתברך שחידושי תורה הללו יתגלו דוקא על ידי חכמי התורה שבדור ההוא, שלא היו יכולים להתגלות מקודם אפילו על ידי הראשונים כמלאכים. הנה כי כן נשכיל להבין הלקח הנשגב שאנו חייבים ללמוד מפסח שני, כי כמו שבימים ההם נתחדשה בשמים המצוה של פסח שני בזכות ההשתוקקות הגדולה של הטמאים להקריב את הפסח אף שהיו פטורים מכך, כך בכל להקריב את אפשר לזכות בחידושי תורה שנפלו בחלקו, רק בתנאי שישתוקק האדם לזכות לתורה בכל לבו ונפשו, כי ההשתוקקות היא המולידה בכל לבו ונפשו, כי ההשתוקקות היא המולידה את חלקו בתורה שעדיין לא היה בעולם.

וזהו שאמר החכם מכל אדם (משלי ב-ד): "אם תבקשנה ככסף וכמטמונים תחפשנה, אז תבין יראת ה' ודעת אלקים תמצא". דרשו על כך במדרש (ילקוט שמעוני משלי שם רמז תתקלב): "אמר ריש לקיש, אם אין אדם הולך אחר דברי תורה, הם אינם באים אחריו, וכן רבי נהוראי אומר, הוי גולה למקום תורה, ואם אדם מחפש אחריהן, מתוך כך זוכה לחכמה ולבינה, לכך נאמר ודעת אלקים תמצא".

מאמר זה מתאים להפליא עם מה שאמר ריש לקיש עצמו בגמרא (ברכות סג:): "מנין שאין דברי תורה מתקיימין אלא במי שממית עצמו עליה, שנאמר (במדבר יט-יד) זאת התורה אדם כי ימות באהל". יומתק להבין בזה מה ששנינו בגמרא (מגילה ו:): "אם יאמר לך אדם, יגעתי ולא מצאתי אל תאמן, לא יגעתי ומצאתי אל תאמן, יגעתי ומצאתי תאמן". לפי האמור הביאור בזה, כי על

ידי היגיעה בתורה מגלה האדם את השתוקקותו האמיתית לזכות לתורה, ועל ידי זה הוא זוכה לגלות חלקו בתורה.

## געגועים לתורה במעי אמו מי יתנני כירחי קדם"

חשבתי דרכי לבאר בזה מה ששנינו בגמרא (נדה ל:): "דרש רבי שמלאי למה הולד דומה במעי אמו, לפנקס שמקופל... ואוכל ממה שאמו אוכלת ושותה ממה שאמו שותה... ונר דלוק לו על ראשו, וצופה ומביט מסוף העולם ועד סופו, שנאמר (איוב כט-ג) בהלו נרו עלי ראשי... ואין לך ימים שאדם שרוי בטובה יותר מאותן הימים, שנאמר (איוב כט-ב) מי יתנני כירחי קדם... ומלמדין אותו כל התורה כולה... וכיון שבא לאויר העולם בא מלאך וסטרו על פיו ומשכחו כל התורה כולה".

וכתב בספר "מעלות התורה" לגאון רבי אברהם (ד"ה עוד איתא בילקוט) בשם אחיו הגר"א מווילנא זי"ע, הכוונה בזה שמלמדים אותו את חלק תורתו שהוא צריך לברר בעולם הזה, ואחר כך משכחים אותו כדי שיזכה לכך על ידי יגיעתו בתורה. והנה דבריו הבהירים:

"ואמרו בגמרא (ירושלמי ברכות פ"א ה"ב), כל הלומד תורה ואינו מקיימה, נח לו שנהפכה שלייתו על פניו ולא יצא לאויר העולם. ואמר אחי הגאון זלה"ה, שהוא על פי מה דאיתא במסכת נדה, כשהתינוק במעי אמו מלמדים אותו כל התורה כולה, ומיד כשיצא לאויר העולם בא מלאך וסטרו על פיו, ולכאורה צריך עיון מה תועלת יש במה שמלמדים אותו, ואחר כך משכחים אותו והוה כלא למד כלל.

ונראה על פי מה שכתב האלשיך, על מה שאנו אומרים ותן חלקנו בתורתך, לפי שכל הנשמות עמדו על הר סיני וקבלו כל אחד חלקו בתורה, וזה שכתוב בגמרא יגעתי ומצאתי בתורה, מצאתי דייקא, כאדם המוצא אבדתו, לפי שהוא חלקו. ולפי זה אילו לא היו מלמדים אותו, כשהיה במעי אמו, איך היה יכול להגיע על ידי יגיעתו, ואם לא היה שוכח לא היה צריך ליגע, ואם כן בטל שכר ועונש.

ולכך מלמדים אותו חלק תורתו במעי אמו, וזה נקרא כל התורה, רצונו לומר מה שנוגע לחלק נשמתו, ובצאתו לאויר העולם הוא נשכח ממנו, ואחר כך על ידי יגיעתו יכול למצוא אבדתו, ואם כן כל הלומד ואינו מקיים מוטב לו שלא יצא לאויר העולם, כי בשביל הלימוד לבד לא היה צריך לצאת





לאו האי יומא, שלמדתי תורה ונתרוממתי, הרי אנשים הרבה בשוק ששמן יוסף, ומה ביני לבינם". הכוונה בזה שבכל חג השבועות עשה סעודה לבני ביתו, כדי להביע את שמחתו על חידושי התורה שמשפיעים לו מו השמים על כל השנה.

ומה נפלאים הם דברי ה"שפת אמת" (שבועות תרס"א) שמוסיף לבאר בזה מה ששנינו במשנה (ר"ה טז.): "בארבעה פרקים העולם נידון". ומפרש שם: "בעצרת על פירות האילו". פירוש. בחג השבועות נידונים על פירות האילן. ומבאר ה"שפת אמת" הכוונה בזה:

"התורה נקראת עץ חיים, וכמו שאילן מוציא פירות בכל שנה ושנה, כמו כן התורה מתחדשת פירותיה בכל שנה. ולכן בעצרת על פירות האילן, היינו התחדשות התורה שנקראת עץ חיים. וכן איתא בספרים. ולכן נקרא (במדבר כח-כו) יום הביכורים. וכמו דאיתא במדרש שכל הנביאים וחכמים קיבלו בהר סיני חלקם בתורה, רק שנתפרשו דבריהם כל אחד בשעתו, כמו כן בכל חג שבועות זמן מתן תורתנו, מקבלין בני ישראל חלק התורה המתחדשת על כל ימי השנה, ואחר כך מוציאים מכח אל הפועל כל אחד במקומו ושעתו".

## חג השבועות יום הדין של מתן תורה

והנה מה שכתב: "וכן איתא בספרים", נראה שכוונתו למה שהביא השל"ה הקדוש (מסכת שבועות פרק נר מצוה אות ט) בשם המקובל האלקי בעל "תולעת יעקב", כי חג השבועות הוא יום הדין של מתן תורה, שבו נידונות נשמות ישראל שהן בבחינת "פירות האילן", על שיצאו מאילן הנשמות של הקב"ה, אם עסקו בתורה וקיימו מצוות התורה כראוי. והנה הם דברי השל"ה בלשון קדשו:

"חייב אדם לשמוח כזה החג ביותר. כי הוא יום שזכינו בו לכתר תורה. ובפסחים פרק אלו דברים (דף סח:) הכל מודים בעצרת דבעינן נמי לכם... מכל מקום (תהלים ב-יא) גילו ברעדה כתיב. והשמחה אשר ישמח תהיה שמחה רוחנית, והודות והלל להשם יתברך שנתן לנו התורה, מתעורר מאוד בלבו להתקדש ולתקן מעשיו, ולהיות מוכתר בכתר תורה לקיים והגית בו יומם ולילה, כי היום הקדוש הזה הוא יומא דדינא.

חינוך: גאולת מצרים כלולה מגאולת הגוף בחג הפסח ומגאולת הנפש בקבלת התורה בחג השבועות

שם: תכלית ימי הספירה מפסח עד חג השבועות להביע את גודל השתוקקותנו להשלים גאולת הנפש

שפת אמת: "בכל שנה ושנה מקבל כל אחד מישראל בחג הזה [שבועות] כל מה שעתיד להבין ולחדש בתורה"

שם: "בעצרת על פירות האילן". פירות האילן הם חידושי תורה שהקב"ה משפיע על כל השנה

> מעשה בני אדם. כי הוא יום הבריאה הראשונה וחידוש העולם... כן רצה ביום מתן תורה שהוא מורה על חידוש העולם, להשגיח ולדרוש על מעשה העולם ולדונו על פירות האילן... וכבר ביארנו כי הפירות ההם. הם הנשמות הפורחות מאילנו של הקב"ה, והעולם נידון ביום זה על התורה שניתנה בו שביטלו עצמם ממנה, והוא אמרם על פירות האילן, בלא השלימם בתורה ובמצוות כראוי".

NEW C12 (EM 60); (EM 612 (EM

ב"כתבי קודש רמ"מ" להגה"ח ר' משה מידנער ז"ל (אות שלד) מביא על כך בשם הרבי ר' ברוך ממעז'יבוז' זי"ע, שהיה רגיל לומר שהוא מתיירא מחג השבועות יותר מראש השנה, כי בראש השנה עיקר המשפט והדין הוא על גשמיות: "א קויליטש ארויף א קויליטש אראפ", כלומר "חלה יותר חלה פחות". ואילו בחג השבועות הדיו הוא על רוחניות, אם עסקנו בתורה וקיימנו את מצוותיה כראוי.

וכאשר נצרף את דברי ה"תולעת יעקב" עם דברי ה"שפת אמת", כי אז יצא לנו שיום הדין בחג השבועות הוא על חלקי התורה שקיבלנו בשנה שעברה בחג השבועות על כל השנה, אם עמלנו בתורה כראוי כדי לגלות כל אותם החלקים שגילה לנו הקב"ה, אז ימשיך הקב"ה להעניק לנו שפע חדש של תורה בחג השבועות על כל השנה.

# מצות פסח שני נתחדשה בזכות השתוקקותם העצומה

הנה מה טוב ומה נעים לבאר בזה משמעות המצוה של ספירת העומר, על פי מה שמצינו במצוה של פסח שני בפרשת בהעלותך (במדבר ט-ו):

"ויהי אנשים אשר היו טמאים לנפש אדם וזה לשון תולעת יעקב דף נ"ח, ודע כי כמו ולא יכלו לעשות הפסח ביום ההוא, ויקרבו לפני שבראש השנה רצה הקב"ה להשגיח ולדרוש משה ולפני אהרן ביום ההוא, ויאמרו האנשים

ההמה אליו, אנחנו טמאים לנפש אדם, למה נגרע לבלתי הקריב את קרבן ה' במועדו בתוך בני ישראל, ויאמר אליהם משה עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם".

ופירש רש"י: "עמדו ואשמעה, כתלמיד המובטח לשמוע מפי רבו, אשרי ילוד אשה שכר מובטח, שכל זמו שהיה רוצה היה מדבר עם השכינה". ואמנם כו כפי שהיה מובטח כך זכה לשמוע באותו מעמד מפי הקב"ה מצות הקרבת פסח שני. כפי שמפורש בהמשך הכתובים (שם י):

"איש איש כי יהיה טמא לנפש או בדרך רחוקה לכם או לדורותיכם ועשה פסח לה', בחודש השני בארבעה עשר יום בין הערבים יעשו אותו על מצות ומרורים יאכלהו". ופירש רש"י (שם וראויה היתה פרשה זו להיאמר על ידי משה (ז: "וראויה כשאר כל התורה כולה, אלא שזכו אלו שתיאמר על ידיהן, שמגלגלין זכות על ידי זכאי".

מצינו על כך חידוש נשגב בשם הגה"ק בעל "חידושי הרי"ם" זי"ע, כפי שהביא נכדו ב"שפתי צדיק" (פרשת בהעלותך אות יג), כי מצוה זו נתחדשה בשמים בזמן ההוא, בזכות לבם הנשבר של האנשים ההם שהצטערו צער רב שאינם יכולים להקריב את הפסח, ובזכות ההשתוקקות העצומה שהיתה להם להקריב את הפסח, חידש הקב"ה לישראל מצות הקרבת פסח שני, הנה הדברים בלשון קדשו:

"זקיני הקדוש ז"ל אמר, יען שהטמאים צעקו למה נגרע, ואין מובן כלל מה צעקו, הלא בפיהם אמרו טעם הגרעון מפני הטומאה, אבל היה צר להם מאד שיחסרו מצוה הקדושה כזו, ולא יכלו להתאפק מלזעוק למה נגרע, ועל ידי גודל התלהבות תשוקתם להמצוה נפתח פתח חדש, שיתמשך אור קדושת הפסח שלשים יום ויוכלו אז לעשות".



פרשת אמור תשע"ט | ב



# "והקרבתם מנחה חדשה לה"

# השתוקקות האדם בימי הספירה לקבלת התורה מולידה בחג השבועות חידושי תורה לכל השנה

בפרשתנו פרשת אמור דבר בעתו מה טוב להתבונן במצות ספירת העומר שאנו מקיימים בימים אלו (ויקרא כג-טו): "וספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עומר התנופה שבע שבתות תמימות תהיינה, עד ממחרת השבת השביעית תספרו חמישים יום, והקרבתם מנחה חדשה לה".

אחד מן הראשונים ממוני המצוות, בעל ה"חינוך", הפליא לתת טעם למצוות ספירת העומר, כדי להראות בכך את תשוקתנו הגדולה, להגיע אל היום הנכסף של קבלת התורה בחג השבועות. שכל העולם וכל ישראל לא נבראו אלא בשביל התורה, והנה הדברים בשלהבת :אש קודש

"משרשי המצוה על צד הפשט. לפי שכל עיקרו של ישראל אינו אלא התורה. ומפני התורה נבראו שמים וארץ וישראל, וכמו שכתוב (ירמיהו לג-כה) אם לא בריתי יומם ולילה וגו' [חוקות שמים וארץ לא שמתי], והיא העיקר והסיבה שנגאלו ויצאו ממצרים כדי שיקבלו התורה בסיני ויקיימוה, וכמו שאמר השם למשה (שמות ג-יב) וזה לך האות כי אנכי שלחתיך, בהוציאך את העם ממצרים תעבדון את האלקים על ההר הזה. כלומר, שתקבלו התורה שהיא העיקר הגדול, שבשביל זה הם נגאלים והיא תכלית הטובה שלהם, וענין גדול הוא להם יותר מן החרות מעבדות...

ומפני כן כי היא כל עיקרן של ישראל, ובעבורה נגאלו ועלו לכל הגדולה שעלו אליה, נצטווינו למנות ממחרת יום טוב של פסח עד יום נתינת התורה, להראות בנפשנו החפץ הגדול אל היום הנכבד בלבנו, כעבד ישאף צל, וימנה תמיד מתי יבוא העת הנכסף אליו שיצא לחירות, כי המנין מראה באדם, כי כל ישעו וכל חפצו להגיע אל הזמן ההוא".

### גאולת הגוף בחג הפסח גאולת הנפש בחג השבועות

כאשר נתעמק היטב בדברי ה"חינוך", נראה שהוא מבאר בדברי קדשו יסוד גדול בענין גאולת ישראל מגלות מצרים, שנכללו בה שתי גאולות, גאולה חומרית וגאולה רוחנית. גאולה חומרית היא מה שגאל הקב"ה את ישראל גאולת הגוף, מהשעבוד הקשה שנשתעבדו בהם המצרים כאדונים עם עבדים.

אולם גאולה זו אינה אלא הכנה אל הגאולה הרוחנית הבאה אחריה. שגאל הקב"ה גם את נפשות ישראל ששקעו במצרים במ"ט שערי טומאה. ונתו להם את התורה הקדושה המלמדת אותם אורחות חיים. וזהו שכתוב: "בהוציאך את העם ממצרים תעבדון את האלקים על ההר הזה".

ועל כך מגלה לנו ה"חינוך" בביאורו הנשגב, כי שתי הגאולות הללו מתחלקות לשני ימים טובים שהם חג הפסח וחג השבועות, כי בחג הפסח גאל הקב"ה את ישראל בעיקר גאולת הגוף, החל ביום ראשון של פסח כשהוציא אותם ממצרים, וכלה בשביעי של פסח בנס הגדול של קריעת ים סוף, שבני ישראל עברו בתוך הים ביבשה, ואילו המצרים שרדפו אחריהם טבעו בים סוף, אבל הגאולה הרוחנית שהיא תכלית גאולת ישראל ממצרים, לא נשלמה אלא בחג השבועות כשקיבלו ישראל את התורה בהר סיני, שעל כך שנינו במשנה (אבות פ"ו מ"ב): "שאין לך בן חורין אלא מי שעוסק בתלמוד תורה".

בדרך זו מבאר ה"חינוך" הטעם שצונו הקב"ה למנות הימים בין פסח לחג השבועות זמן מתן תורה, כדי להראות בכך שעיקר שמחתנו על הגאולה ממצרים בחג הפסח, הוא השלמת הגאולה הרוחנית בחג השבועות כשקיבלנו את

התורה בהר סיני, וכפי שמתבטא בלשון קדשו: "להראות בנפשנו החפץ הגדול אל היום הנכבד בלבנו, כעבד ישאף צל וימנה תמיד מתי יבא העת הנכסף אליו שיצא לחרות".

וכבר העירו המפרשים כי בעיקר הטעם של ה"חינור", שמצות הספירה היא לגלות תשוקתנו להגיע ליום קבלת התורה בחג השבועות, כן מובא בר"ן (סוף מסכת פסחים דף כח.) בשם מדרש אגדה:

"ובהגדה גם כן אמרו, בשעה שאמר להם משה, תעבדון את האלקים על ההר הזה, אמרו לו ישראל, משה רבינו אימתי עבודה זו, אמר להם לסוף חמישים יום, והיו מונין כל אחד ואחד לעצמו, מכאן קבעו חכמים לספירת העומר". וכן הביא ה"אבודרהם" (ספירת העומר) בשם המדרש: "משל לאחד שהיה חבוש בבית האסורים, וצעק למלך להתירו ולתת לו בתו, והיה מונה והולך עד בוא הזמן, כן עשו ישראל בצאתם ממצרים".

# בכל חג השבועות מגלה הקב"ה חידושי תורה לכל השנה

רחש לבי דבר טוב להעלות נקודה יקרה, בתועלת העצומה שאנו מגלים בספירת העומר את ההשתוקקות הגדולה לקבל התורה, על פי מה שכתב ב"שפת אמת" (שבועות תרל"ה ד"ה כמו): "כמו שכתבו חכמינו ז"ל (שמו"ר כח-ו) שכל הנביאים קיבלו נבואתם מהר סיני. כמו כן בכל שנה ושנה מקבל כל אחד מישראל בחג הזה, כל מה שעתיד להבין ולחדש בתורה".

על פי האמור הוא מפרש שם מה ששנינו בגמרא (פסחים סח:): "רב יוסף ביומא דעצרתא אמר. עבדי לי עגלא תלתא. אמר אי לא האי יומא דקא גרים, כמה יוסף איכא בשוקא". ופירש רש"י: "היה מצוה לאנשי ביתו להכין לו סעודה [מבשר עגל שנולד שלישי לאמו שהוא מובחר. אמר] אי





טיב הפעשיות | הפשך פעפוד ג' |

והנה עלתה זעקתם השמימה, ובפתע פתאום נפתחה הדלת הרחבה מאליה, ומיד רצו וקפצו כולם פנימה אל תוככי הציון הקדוש, ושהו שם בתפילות ותחנונים עד עבור הרעש.

והנה התברר אחר כך שהיתה להם הצלה גדולה, וכל אותם שהסתופפו בבנין היכלו של התנא הקדוש היתה להם נפשם לשלל, ויצאו משם בריאים ושלמים, ואילו בשאר המקומות שסביבותיהם נחרבו בניינים רבים, ובכל מקום שהיו מסתכלים בצאתם מן המערה סביב סביב ראו גודל החורבן והצרה ל"ע, כי רבים חללים הפילה רח"ל. ומכל תושבי מירון שהוחבאו בתוך המערה הקדושה לא ניזוק אף אחד, ונעשה מזה קידוש השם גדול בכל רחבי ארץ!

והנה בימים שלאחר מכן המשיכו כמה 'רעדי משנה', [כאשר ידוע שפעמים רבות אחר רעידת האדמה, עדיין הארץ מזדעזעת ברעידותיה], שרו שפעמים רבות אחר רעידת האדמה, עדיין הארץ כסליו שבאותה שנה [כ"ד כסליו תקכ"ב] אירעה שוב רעידת אדמה חזקה פתאומית, כאשר עדיין לא שקטה הארץ.

אולם בפעם ההיא החל הרעש הגדול דווקא במירון, ללא שהספיקו לברוח ממנו. וכראות תושבי כפר מירון את הרעה הגדולה שנחתה עליהם, זכרו היטב את ההצלה הגדולה שברעידה הקודמת לפני כחודש, ומיד החלו לרוץ ולטפס במעלה ההר אל הציון הקדוש.

והנה בעודם מטפסים ורצים במעלה ההר למעלה, ראו בבהלתם שדווקא במקום הציון עצמו שם תפסה 'רעידת אדמה' חזקה ביותר, וכל גובה ההר העליון היה רועד ומקפץ הלוך ושוב. והנה לפתע לנגד עיניהם ניתר בנין הציון הקדוש כולו וקפץ ממקומו והתנשא למעלה, ובאותה שעה שהארץ עצמה היתה רועדת בחוזקה שם, היה כל בנין הציון בשלמותו מנתר ומקפץ מלמעלה למטה ומלמטה למעלה, כך כל הבנין כמו שהוא בלא שיישבר וייהרס ממנו כלום, כשאר בנייני ארץ שנחרבו והתפוררו עד היסוד. - כך עמדו כולם משתוממים ונבהלים למראה הגדול שבמשך כל זמן הרעש והרעידה, היה הבנין כולו מקפץ ומנתר.

והנה לפתע לאחר זמן מה שהיה הבנין כך מנתר וקופץ, נחלקה פתאום הכיפה העליונה שמעל הציון הקדוש לשתיים, והמשיך כל הבנין כך בקפיצותיו ורעידותיו מעלה ומטה, כשהכיפה הכחולה של הסלע העליון חלוקה לשני חצאים ופתוחה באמצע. - ובראותם כי כן נפל פחד וחרדה נוראה על כל העם, והחלו כולם זועקים וצועקים בקול גדול שהתערב עם קול רעש הארץ, והיו בוכים ומתחננים על נפשם: רבי שמעון! רבי שמעון! אם בביתך הגדול נאווה קודש אחזה שלהבת מה יהא עימנו?!

כך עמדו בזעקותיהם ובפחד נורא כל עת הרעש הגדול, שנמשך כמו חצי שעה! כשבכל אותה עת הארץ רועדת ונוקשת מהכא להתם הלוך ושוב, והמוקד הגדול של הרעש עצמו היה דייקא במעלה ההר בציון הקדוש עצמו! וכל בנין הציון הגדול מנתר לנגד עיניהם עם כיפתו החצויה והחלוקה, אך לא נפל ולא נשבר ממנו כלום!

ויהי כעבור מחצית השעה שקטה הארץ, הרעש והרעדה חלפו והלכו, והבנין כולו חזר אל מקומו נטוע איתן על הארץ, כמי שלא נעקר משם מעולם! גם הכיפה העליונה שהתחלקה לשניים ברעידתה, שבה אל מקומה והתחברה כאחד על מכונה וגבולה, כמי שלא נחתכה מעולם! ולא היה

ניתן להנציח את העלון לשפחות, לברכה והצלחה או ליארצייט



שם שום נזק בכל הר מירון כלל!

הנס הגדול הזה התפרסם יותר מן הראשון, ונעשה קידוש ה' נורא באתרא קדישא מירון. ואמרו כולם שלקח רבי שמעון בר יוחאי אל עצמו את כל הרעש הגדול אליו בעצמו, ומנע ממנו להתפשט אל בתי ישראל ח"ו.

לאחר מכן עלו ובאו כל התושבים אל הציון הקדוש בתפילות והודאות להשם יתברך על כל הניסים הגדולים והנוראים שראו בעיניהם! והיו בודקים בכל סביבות הבנין היטב מבפנים ומבחוץ אם אין בו סדקים או מקומות רעועים במבנה הציון, כדי שלא תהא שם סכנת מפולת כנודע. ובפרט עלו בנאים מומחים אל הכיפה העליונה שנחתכה לשניים בזמן הרעש, כדי לחזקה ולבססה הדק היטב, ולמנוע סכנת התפרקות וכו'. - אך לגדול תמהונם והשתוממותם לא מצאו שום סימן קל של מקום החתך, אף לא סדק כלשהו, הכל היה עומד חזק כאיתנו הראשון, כמי שלא אירע כאן מהומה מעולם! כך בכיפה העליונה, וכך בכל סביבות הבנין כולו! ויהי לפלא גדול בעיני כל ישראל!

ככל טיב הסיפור הנורא הזה מספר לפנינו הגאון הצדיק הנ"ל, מפורש עלי ספרו "עדות ביהוסף" הנ"ל, ועוד האריך בזה כיד ה' הטובה עליו, עיין שם.

מעין טיב מעשה זה מסופר גם בדור אחרון דידן, בעת ששפכו הישמעאלים חמת זעמם על ראשי עם הקודש, ורדפו והרגו בבני ישראל בכל אתר ואתר, ה' ישמרנו. והנה כאשר התחילה המחומה והתסיסה הגדולה בארץ הגליל, ובכל מקום טבחו אותם פראי האדם צמאי דם בבני ישראל, כשבעיה"ק טבריה וצפת נפגעו רבים, היו הישמעאלים רודפים את ישראל גם בהר מירון, ובתוך ריצתם אחר בני ישראל בשאגותיהם הנוראות 'איטבח אל יהוד'! רחמנא עד מקום הציון הקדוש,

לישזבן, רדפו אחריהם

ובחמת זעמם רצו פנימה אל תוככי הציון עם כלי המשחית שבידיהם, והיהודים כולם נסו וברחו על נפשם בפחד גדול מו הישמעאלים הרודפים.

והנה בהיכנסם פנימה החלו תיכף בזעם וכעס נורא לשבור ולהרוס את כל מה שהיה בתוך בנין הציון, וכדרכם בכל מקום ערכו שם 'פוגרום', כשהם משברים את כל הרהיטים ומנפצים כל דבר בכעס גדול. [כאשר ידוע שככל שכוח הקדושה גדול יוחר, כן אין הסומאה מנגד יכולה לסובלו]. ולבסוף הגיעו עד האבן הקדושה של המצבה עצמה, הניצבת זה מאות בשנים בהדרה ובתפארתה בצד מערבי של הציון, ממול ארון הקודש. [ומכוונת בדיוק מעל מקום קבורת התנא האלקי רשב"י זי"ע כנודע] - אותם ערבים רשעים הכירו את האבן הקדושה, וידעו שעליה שופכים ישראל קדושים את צקון לחשם ומתרפקים עליה מדורי דורות. זו היא אבו הקודש שהעידו עליה. שהדמעות הרבות שנשפכים עליה לרבבותיהם הם הם ששומרים אותה תמיד איתו על תילה!

והנה התקרבו אותם ישמעאלים טמאים עם כלי המשחית שבידיהם אל אבן המצבה הקדושה, והחלו להניף עם הגרזן שבידם על האבן, כדי לשבור אותה ולהורסה בחמת זעם. ובמכה אחת שהנחיתו הצליחו להפיל אבן קטנה אחת שנעקרה מן המצבה ונפלה לארץ, אבל תיכף ומיד נפלו אותם ישמעאלים בחלישות כוח על הארץ, ושכבו כך מעולפים על ריצפת הציון.

וכשראו היהודים מרחוק שאין הם יוצאים משם, הבינו שהם 'תקועים' בתוך הבנין, ותיכף קפצו פנימה והתגברו עליהם, הרימו אותם ממקומם ואזקו אותם באזיקים, וכל שאר הישמעאלים שבאזור נסו על נפשם כששמעו שהתגברו היהודים כנגדם.

וכראות היהודים שנכנסו פנימה את האבן שנפלה ממצבת הציון הקדוש, הרימו אותה ממקומה בחרדת קודש, והנה כשניסו להניחה על מקומה ממקום שנפלה, תיכף חזרה אותה אבן למקומה והתחברה מעצמה אל המצבה, כמי שלא נשברה ולא נעקרה משם מעולם, ויהי המקום לחרדת אלקים!

[כידוע שבאותם ימים קשים נראו כמה פלאות בארץ הקודש, כדוגמת ציון קדשו של רבינו האור החיים הקדוש זי"ע, בעת שחרשו הישמעאלים כמה שטחים בהר הזיתים. וכשהתקרב הסרקטור אל ציון קדשו של האור חהיים למרגלות הר הזיתים, תיכף נתהפך הטרקטור והנהג הישמעאלי מת והתפגר בו במקום, ומיד נסו כולם על נפשם, כנודע].

וללמדנו אנו כהיום הזה לקח מוסר עצום מתוך 'טיב המעשיות' הללו, שהצדיקים במיתתם קרויים חיים! והתנא האלקי הקדוש בעל ההילולא רבי שמעון בר יוחאי זי"ע, עומד ומעתיר בעדנו ובעבורנו תמיד, לקיום נפש ישראל בכלל ובפרט. - ולא נותר לנו כי אם לשפוך צקון נפשנו לפני ה'! נישא לבבנו אל כפיים, אל קל בשמים! בזכות הצדיק בוצינא קדישא! להחיש מהרה את ישועתנו ואת פדות נפשנו ברוחניות ובגשמיות, בכל משאלת לב לטובה, עדי ביאת משיח צדקנו במהרה בימינו, אמן.

RAMAPOST

בר יודאי! אשרי יולדתך, ואשרי העם הם לומדיך, ואשרי העומדים על ציונך וכו"

לקבלת העלון בפייל (דוא"ל) נא לשלוח לפייל הפצו"ב

יו"ל ע"י קהילת שבתי בבית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים טל: 05276-10455 סיד - 05276 אוועיהו 7 ירושלים טל: shivti11@gmail.com

יהודי יקר! אל תחזיק טובה לעצכך, הכך פוזפן להדפים ולהפיץ את העלון באזור פגוריך ולהיות שותף לזיכוי הרבים. הפעוניינים יקבלו את העלון בפייל (אפשר גם ישירות לרפוס) בקובץ להדפסה. Anyone Interested in receiving Tiv Hakehila weekly in Hebrew or English should Email - Sheldon@hpins.net Or | zeligk@gmail.com or text 718-249-7173



התנא האלקי רבי שמעון בר יוחאי זיע"א [ל"ג בעומר, יום ה' ח"י אייר] - נבואה נא להתקרב אל הקודש, מעט מזעיר מבית אוצרו הגדול של מורנו ורבינו הרה"צ שליט"א, בשבח האי יומא עילאה. [וכבר באו חלקם במכבש הדפוס בספר המופלא שיצא לעת עתה מהדפוס "טיב

כתב בספר הקדוש בית אהרן (לליג בעומר) וזל"ק: "כל מי שיש לו אמונה

ברשב"י, יש לו חיזוק בר' שמעון בר יוחאי. - כשם שהקב"ה הוא ד' לכל, כך רשב"י הוא רשב"י לכל, אפילו לפחותים" עכל"ק. מקור דברי קדשו, ללמוד מקודשא בריך הוא על רבי שמעון בר יוחאי, הוא כנראה ממ"ש להדיא בזוהר הקדוש (חיב דף לח.): "וכתיב (שמחת לד, כג) 'יראה כל זכורך את פני האדון ה", מאן פני האדון ה' - דא רשב"י" עכל"ק.

ולמדנו מדברי קדשו, שייכותו של רבי שמעון בר יוחאי אל כל איש מישראל. שעל כך הוקש רשב"י להקב"ה, ללמדנו על התקשרותו וחיבור נשמתו בעצם שורש נשמת ישראל קודש. וכמו שהוא יתברך האלקים לכל אחד בישראל בפרטות, כך יש לרבי שמעון בר יוחאי זי"ע שייכות לכל אחד ואחד שבישראל, ואף אל הפחותים ואל הגרועים ביותר, ואין לך איש בישראל שאין מקושר ושייך לרשב"י.

והלום עינינו הרואות זה הרבה דורות, עוד מלפני מאות בשנים, בנסיעת אלפים ורבבות מישראל מכל העולם בהאי יומא רבא אל ציון קדשו. - ואף אלו שנבצר מהם לבוא בעצמם מירונה, הרי בודאי הכל חפצים ליראה את שמך, רק מחמת סיבות וקשיי הדרך וכיוצא נמנעה מהם העליה לציון.

כי כל ישראל כולם מקושרים בנפשם ונשמתם אל האילו הגדול. המדבק לב ישראל לאביהם שבשמים תמיד, אמן.

סיפר לי איש נאמן ירא ושלם, אשר מנהגו כפעם בפעם לפקוד את אתרא קדישא מירון ת"ו, וכמעט מדי שנה עורך 'נסיעה' עם כל משפחתו על 'שבת מירון' כמנהג ישראל קדושים, והיא להם שבת של התעלות וקרבת אלקים טוב, בעלייה לציון הקדוש בצילא דמהימנותא.

שנה אחת בדרך נסיעתם בחזרה ממרומי הר מירון אל ביתם, ישב האיש וחישב את כל 'הוצאות השבת', אשר השתרגו ועלו למעלה ראש, אחר שנצרך לשכור שם דירה גדולה עבור כל בני המשפחה המורחבת הע"י, וכן בסידור כל הסעודות על הצד היותר טוב, ועלות תעריפי הנסיעה היקרה לכל המשפחה וכו'.

וכשערך את הסיכום הסופי, סך הכל של כל ההוצאות יחדיו, הגיע לסכום גדול נכבד ביותר, ואמר לזוגתו בבת שחוק: בסכום נכבד שכזה כבר היינו יכולים לנסוע לבית מלון!...

והנה בשנה לאחר מכן כשרצו לעלות מירונה כדרכם בקודש, היו להם כמה עיכובים ולא עלתה בידם. - גם בשנה השנית שלאחריה, בה חגגו שמחת 'חלאקה' לבנם הקטן, אחר שכבר היה הכל מתוכנן וערוך לנסיעה לאתרא קדישא לכבודה של שמחה כנהוג, חלה לפתע הבן החתן הצעיר ונפל למשכב, והתבטלה נסיטתם גם בשנה ההיא.

אר לצערם של בני המשפחה החשובה גם בשנה השלישית צצו לפניהם מניעות ועיכובים שונים, וככל שניסו 'לארגן' איזו שבת שיוכלו לעלות אל הקודש כדרכם, לא עלתה בידם בשום אופן. כך מצאו את עצמם שלוש שנים רצופות שלא פקדו ולא עלו למירון כלל, האשה הצדקנית בראותה כי כן חשה בבינתה היתרה שיש דברים בגו, הלא קיימא לן (ינמות סד:) דבתלתא זימני הוי חזקה! היא פנתה אפוא אל בעלה החשוב, ואמרה לו: הלא תראה

שזה לנו שלוש שנים ברציפות שלא זכינו לעלות מירונה ברננה כדרכנו בכל שנה, הבה נא נתבוננה, מדוע ולמה עשה לנו ה' ככה?! מאירת עינינו, הוא ימר כשערך הרב חשבון נפשו והתבונן

בדבר, נזכר באותה אמירה של זלזול טוב בעדנו. אדונינו שיצאה כשגגה מפיו אחר נסיעתם האחרונה למירון לפני שלוש שנים, ונכנס החשש בלבו שמא היה בדבריו זלזול באתרא קדישא ח"ו.

שהיה נשמע כמי שמתחרט על נסיעתם מחמת ההוצאות המרובות, ולכן משאירים אותו מן השמים בבית, כדי לחסוך ממנו את כל אותם הוצאות...

הוא נכנס תיכף לחדרו ואת הדלת סגר אחריו, והחל בוכה בבכי תמרורים על דברי הזלזול שיצאו מפיו, ועל התרחקותו וריחוק נפשו מדבקות הצדיק, וחזר בתשובה שלמה לפני קונו, והתחנן מאוד בתפילות ובקשות לפני השי"ת להסיר מהם את המסך המבדיל, להשיבם ולקרבם באהבה בדבקות התנא האלקי רבי שמעון בר יוחאי, כדרכם תמיד. - ותוך בכיותיו ודמעותיו נרדם מרוב עייפות, וישן שם שעה ארוכה שינת צהריים.

והנה באותו היום, בשעות שלאחר הצהריים פוגש בו שכנו הטוב, ובפנים צוהלות שח לו לפי תומו שזה היום רכש בסייעתא דשמיא 'רכב חדש' גדול ומרווח! ולבו מלא שמחה ותודה להשי"ת, שלאחר רוב חיפושים ובירורים זכה לראות סייעתא דשמיא גדולה, הן במציאת מכונית גדולה וטובה כפי שחיפש מדגם יקר וחדש, והן במחיר הטוב שסידרו לו. ועתה חפץ הוא להקדיש את 'הנסיעה הראשונה' עם הרכב החדש לאתרא קדישא מירון יצ"ו, להשתטח על ציון הקודש, ולשפוך נפשו בהודאה לפני קל חי. - אך בהיות שאינו בטוח שמכיר היטב את הדרך, הוא מחפש 'חברותא' שיסע עמו יחדיו אל הגליל העליון מירונה.

ואכן יצאו השניים בנסיעתם יחדיו, בלב מלא תודה להשם יתברך. ושמח האיש מאוד, שהראו לו סימן ברור מן השמים, אחר שלוש שנים רצופות שלא היה במירון, כאשר רק עשה תשובה והתפלל וביקש בהשתוקקות נפשו וצימאונה להיראות פני ד', שתיכף באותו היום הגיעה אליו 'הזמנה' ערוכה ומסודרת, על כפיים ישאוהו מפתח ביתו עד פתח הציון הקדוש!

[קובץ 'כלליות' שיחה מס' 1017]

בשנת תקכ"ב לפ"ק בעת הרעש הגדול שפקד את ארץ הקודש, היה עיקר מוקד הרעש בארץ הגליל העליון, וכנודע באותה רעידת אדמה אימתנית נפגעו רבים מאחינו בני ישראל רח"ל. אר עדות אחת נותרה בידינו מאותה שנה, מן הנסים הגדולים שהיו באתרא קדישא מירוו ת"ו.

והיא ערוכה וסדורה לפנינו בספר הנאמן "עדות ביהוסף", שחיבר הגאון מוהר"ר יוסף סופר זצ"ל מעיר הקודש צפת ת"ו [נדפס לראשונה בשנת תקכ"ה לפ"ק]. ושם מאריך בסיפור המאורעות הקשות שפקדו את ערי הגליל בצפת ובשאר הערים ברעש הגדול.

ובתוך הדברים מעיד, שבאותה תקופה דרו בכפר 'מירון' מעט יהודים וגם ישמעאלים, וכשהחל הרעש לפקוד את הארץ בחודש מרחשוון תקכ"ב, החלו תיכף כל תושבי המקום יהודים וישמעאלים כולם יחדיו לרוץ מהרה אל בנין הציון הקדוש של רבי שמעון בר יוחאי זי"ע.

ברם, בפתח הבנין היתה דלת ברזל גדולה, שהיתה באותה עת סגורה ונעולה על מנעול ובריח, כי היה 'שומר' מיוחד לפתוח הדלתות רק בעת התפילה. והתושבים ברוב פחד ובהלה מן הרעש הגדול, החלו לזעוק אל ה', ויצעקו בקול גדול: אנא רבי שמעון בר יוחאי, התפלל בעבורנו להצילנו מרדת שחת! והיו שם בכיות נוראות של כל התושבים אנשים נשים וטף.

הפשך בעפוד ד' |

סיפורי השגחה פרטית שנשלחו לפערכת ע"י הקוראים

## 'בו ביום'

בן דודי נסע למירון לשבת, את הדרך למירון התחיל ביום חמישי כאשר עשה תחנה בצפת וביקר אצל קרוב משפחתו, ורק למחרת ביום שישי על הבוקר יצא למירון. כאשר הגיע למירון שם לב כי שכח את בגדי השבת בבית קרוב משפחתו בצפת, אי לכך חזר לצפת כדי לאסוף את בגדי השבת.

כאשר הגיע לבית בצפת נקש קלות על הדלת אך לא היה מענה, הוא הגביר מעט את קצב הנקישות אך שוב לא היה מענה, אי לכך שלף את הסלולרי וצלצל למספר של קרוב משפחתו, הלה ענה לו כי רק בעוד שעתיים יגיעו חזרה לביתם...

כדי לנצל את הזמן ביעילות ירד לבית החיים הגדול בצפת להתפלל על קברות הצדיקים, בדרך זכר כי יש לו סבא שקבור שם באותו בית עלמין והחליט לפקוד את קברו, משהגיע ואמר כמה פרקי משניות ותהילים עמד משתומם אל מול כתב המצבה, התברר שהיום זה יום השנה לפטירתו של הסבא והוא זכה בדיוק ביום

היארצייט לפקוד את קברו באורח פלא... את הסיפור הנ"ל העלה בן דודי לווטסאפ המשפחתי

וכולנו התרגשנו... נזכרתי שגם בני מטייל בצפון, והתקשרתי לעדכן אותו

שהיום היארצייט של הסבא... כאשר ענה לטלפון שאלתי היכן הוא מטייל השיב כי כעת הוא נמצא בבית החיים בצפת...

צמרמורת עברה בכל גופי, ואמרתי לו בהתרגשות על דבר היארצייט של סבא... הוא התרגש וביקש הכוונה כיצד להגיע לציון, הסברתי לו היכן הוא טמון ונתתי לו

את המספר של הבן דוד שיכוון אותו בדיוק... הצטרף בני לבן דוד שלי והשתטחו על הציון של הסבא

בהתרגשות רבה...

בעל המעשה: ה.י.

# 'לכתחילה אריבער'

לכבוד פסח לא מצאנו תחליף מזון תינוקות שבני רגיל אליו עם כשרות לפסח אז קנינו תחליף חליפי...

אחרי פסח אמרה אשתי שהתחליף לא מתאים לתינוק והיא רכשה את מה שהיה רגיל אליו כל השנה... לשאלתי אם לא חבל לזרוק חצי חבילה גדולה לאשפה ושמא עדיף קודם לסיים את הנותר, השיבה שתיתן את הנותר למישהו אחר ולא יהיה בל תשחית.

עודנו משוחחים ובני הנשוי נכנס לביקור, הצענו לו את החצי קופסה של מזון תינוקות, הוא עמד משתומם ואמר: "אשתי בדיוק התקשרה אלי ואמרה שנגמר לה כל התחליף מזון ושאדאג לה לפחות לשני מנות עד שתגיע לסופר ותקנה את הקופסה הגדולה שבמבצע... באתי כדי לבקש שתי מנות ואתם מציעים לי מעצמכם חצי קופסה?!!! מה גם שזה בדיוק מה שאנו משתמשים

עבור התינוק שלנו לכתחילה..." התרגשנו ושמחנו ושוב ראינו את יד ההשגחה העליונה אפילו בפרטים הקטנים ביותר...

בעל המעשה: ב.ר.י.

הפעונין לזכות את הרבים בסיפור של השגחה פרטית פוזפן לשלוח אל ר' שפחה ספואלס 15326517922 :0792 o.y.wines@gmail.com או ל:







# הלכות ומנהגי ל"ג בעומר

א. יום ל"ג בעומר הוא יום הילולא דרשב"י, ובו ביום גילה את כל האידרא זוטא, ולכן הוא יום שמחה, ולכבודו נוהגים קצת שמחה, וי"א שהשמחה הוא שבאותו יום העמיד ר' עקיבא החמש תלמידים שלא מתו, ורבי שמעון בר יוחאי היה ביניהם (פרח סים, וי"א הטעם מפני שאז פסקו התלמידים מלמות (פרע היב סים.

ב. ירבה בשמחה ביום זה לכבוד רשב"י, כי הוא יומא דהלולא דיליה, ונודע שרצונו הוא שישמחו ביום זה, כידוע ממעשה מהר"א הלוי ז"ל ומעשים אחרים (מהיה מסכיה).

אין אומרים בו תחנון ולא במנחה שלפניו (רמ"א ס"ב ומ"ב שם). ואם הוא ביום ראשון אין אומרים צדקתך בשבת שלפניו (לבוש ס"ד). אבל אומרים בו למנצח יענך (פסיג איא

7. יש נוהגין שמסתפרין ביום ל"ג בעומר, ואין להסתפר עד ל"ג בעצמו ולא מבערב, ויש מאחרונים שמקילין להסתפר מבערב (ס" תצ"ג ח"ר ה"ר הע"ר)

ח. וי"א דמקומות שנוהגין שלא לומר תחנון במנחה של ערב ל"ג הוא לפי שסומכין שבתחילת ליל ל"ג פסקו האבילות, ולכן אין אומרים תחנון במנחה שלפניו כמו שאין אומרים במנחה שלפני שאר הימים שאין אומרים במנחה שלפני שאר הימים שאין אומרים בהם תחנון שלילם כיומם, ולפי מנהגם מותרים ג"כ להסתפר ולישא בליל ל"ג

 האבל מתפלל לפני התיבה בל"ג בעומר (מיב סי תרע"א סקמ"ד).

 אין מתענים בו, ומ"מ אם התענה בו תענית חלום אין צריך למיחב תענית לתעניתו (מיב סיי מסדית מעליי)

חתן ביום חופתו מתענה בו, ויש מקילים (מבסי תפע"ג ספיז).

ש. מצוה לילך ביום זה על קבר רשב"י ובנו ר' אלעזר (סיוור הארידיל רבי שבתי).

י. כתב בספר שער הכוונות (פסח דרוש ייב) וז"ל: ענין מנהג שנהגו ישראל ללכת ביום ל"ג לעומר על קברי רשב"י ור' אלעזר בנו אשר קבורים בעיר מירון כנודע, ואוכלים ושותים ושמחים שם. אני ראיתי למורי ז"ל שהלר לשם פעם אחת ביום ל"ג לעומר הוא וכל אנשי ביתו, וישב שם שלשה ימים ראשונים של השבוע ההוא, וזה היה פעם הראשונה שבא ממצרים, אבל אין אני יודע אם אז היה בקי ויודע בחכמה הזו הנפלאה שהשיג אח"כ. והה"ר יונתו שאגי"ש העיד לי שבשנה הראשונה קודם שהלכתי אני אצלו ללמוד עם מורי ז"ל. שהוליר את בנו הקטו שם עם כל אנשי ביתו, ושם גילחו את ראשו כמנהג הידוע ועשה שם יום משתה ושמחה. גם העיד הה"ר אברהם הלוי כי בשנה הנזכר הלך גם הוא שם, והיה נוהג לומר בכל יום בברכת תשכוו. נחם ה' אלהינו את אבלי ציון כו', וגם בהיותו שם אמר נחם כו'. ואחר שגמר העמידה א"ל מורי ז"ל כי ראה בהקיץ את רשב"י ע"ה עומד על קברו, ואמר לו אמור אל האיש הזה אברהם הלוי כי למה אומר נחם ביום שמחתינו, והנה לכן הוא יהיה בנחמה בקרוב, ולא יצא חדש ימים עד שמת לו בן אחד וקבל עליו תנחומין, וכתבתי

כל זה להורות כי יש שורש במנהג הזה הנזכר, ובפרט כי רשב"י ע"ה הוא מחמשה תלמידיו הגדולים של ר' עקיבא ולכן זמן שמחתו ביום ל"ג לעומר עכ"ל.

יא. היות ובימי הספירה אסור בריקורים ומחולות וכן לשמוע כלי שיד, ע"כ במוצאי ל"ג בעומר אחר השקיעה או ד"ת וכל אחי לפי מומן אין לשמוע שירור חי מהדלקה אם שומעים שירים ע"י כלי שיר.

לב. מחנכים את הבנים במצות לא תעשה של לא תקיפו פאת ראשכם.

ינ. כשמגלח האב את בנו יניח לו פיאות ויאמר לו כך צוה ה' שאנו בני א-ל חי (משכיל אל זל כלל

לד. מנהג ארץ ישראל שעושין שמחה בתגלחת הראשונה של קטן שמחנכין אותה במצוה להיות לו פיאות הראש (שפית סי חקליא סקיב).

שה. התחיל להסתפר בל"ג בעומר ולא הספיק לסיים עד ששקעה חמה, מותר לסיים את התספורת ואורות רבו בשם החוראם.

שת. כתב בביאור הלכה (סי רנ"א ד"ה אפילו) וז"ל: אגב דאיירינו בעניו תספורת ראיתי להזכיר ענין אחד מה שאיזה מהמון נכשלין בו בעוונותינו הרבים, והוא בענין איסור דהקפת פאת הראש וכמו שאבאר, כי ידוע דעל איסור הקפת פאת הראש יש ג"כ לאו בתורה והוא הלאו דלא תקיפו פאת ראשכם, וי"א דפאת הראש חמור עוד מפאת זקו דעובר על הלאו אפילו אם מעבירם במספרים כעין תער דהיינו סמוך לבשרו, ושיעור הפאה הוא מכנגד שער שעל פדחתו ועד למטה מן האוזן מקום שהלחי התחתון יוצא ומתפרד שם, וכל רוחב השערות שבמקום זה לא תגע בו יד להעבירם מצד שהוא הכל בכלל פאת הראש. ומשם ולמטה מתחלת פאת הזקו, וכמבואר כ"ז בש"ע יו"ד סימן קפ"א עיי"ש, גם אחד המקיף ואחד הניקף הוא בכלל לאו זה וכמבואר שם. ובעוונותינו הרבים מצוי שמעבירין את הפאות עד סמוך לבשרן ממש ואין משיירין כלל ויש בזה חשש דאורייתא והיה להם לשייר עכ"פ קצת מו הקצת. וביותר מזה יש מהבחורים שבעת שהספר מספר ראשו הוא מגלח לו השער שאצל אזנו, והוא מחמת שמוטעין שחושבין שפאת הראש נקרא רק מה שאנו קורין פאה, ולא כן הוא כאשר כתבנו והוא לאו גמור דאורייתא לד"ה, וגם זה הלאו הוא אפילו על הניסף וכנ"ל עכ"ל.

לו. יש נוהגים לירות בקשת ביום ל"ג בעומר (ליקוסי מהר"ח בשם הרבה צדיקים).

ית. ולסיום נעתיק דברי הבני יששכר (מאמרי לת. ולסיום נעתיק דברי הבני יששכר (מאמרי מודש אייר מאמר ב) שכתב וז"ל: מנהג ישראל תורה להדליק נרות ומאורות לכבוד האור כי טוב, להדליק נרות ומאורות לכבוד האור כי טוב, שמתחיל להתנוצץ ביום זה היקר ל"ג בעומר, מאורי התורה בוצינא קדישא אשר נתגלה ביום הזה, ולכבוד ספרו הזוהר הקדוש המאיר ומבהיק מסוף העולם ועד סופו, והיא מאיר לנו בגלותינו עד כי יבוא משיח צדקינו, ותבין לפי זה אשר נתאמת לנו מאנשי אמת אשר לפי זה אשר נתאמת לנו מאנשי אמת אשר השמחה ביום זה על ציון הרשב"י הוא שלא כדרך הטבע, דכתיב אור צדיקים ישמח עכ"ל.

# טיב התחזקות .

# **אין יאוש בעולם =** עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם

רובא דרובא של כלל ישראל חגגו ברוב גילת ורנן את חג המצות כפי שציווה ה' אלוקינו, אולם יחד עם זאת, מספרת לנו התורה הקדושה על חבורת אנשים, ממש מתי מעט, אשר בשעה שכל ישראל היו עסוקים ושמחים בהבאת קרבן הפסח בחבורה, היו אותם אנשים טמאים לנפש אדם, ומשכך נבצר מהם להצטרף אל אחיהם, לא נותר להם אלא לעמוד מן הצד ולראות את כולם ששים שמחים במצות קרבו הפסח ועיניהם רואות וגם כלות..

אולם בעוד שאנשים אחרים שהיו נקלעים לאותו מצב, היו משלימים - בצער אמנם - עם המציאות שנכפתה עליהם באונס, הרי שאותם האנשים קרוצים היו מחומר אחר, הם לא היו מסוגלים להסכין עם המציאות הזאת שאין להם חלק במצווה הכבירה של קרבן פסח, הם לא אמרו נואש, אלא אפילו שכבר עבר זמנם ובטל קרבנם, אף על פי כן שמו את פעמיהם לעבר בית מדרשם של משה ואהרן, והביעו לפניהם את הכאב הגדול הרובץ על מפתני לבם, עד כי זעקו אליהם מנהמת לבם: "למה נגרע לבלתי הקריב את קרבן ה' במעדו בתוך בני ישראל" (במדבר ט, ז), גם לנו מגיע להיות חלק מכל כלל ישראל שזכו להקריב את הקרבן במועדו, מדוע ייגרע חלקנו?!

משה רבינו, שכאבם העמוק נגע בנפשו, הוא הרגיש בזעקתם הנובעת מתוך לב טהור ונפש חפיצה באמת, נענה אליהם באמרו: "עמדו ואשמעה מה יצוה ה' לכם", מציין שם רש"י מיד - 'אשרי ילוד אשה שכך מובטח, שכל זמן שהיה רוצה היה מדבר עם השכינה', ואכן באותו שעה גילה הקב"ה למשה רבינו את המצווה של פסח שני, ומעתה, כל מי שהיה אנוס שלא לקיים את הפסח במועדו, ניתוספה לו הזדמנות פז לעשות את הפסח ככל משפטו וחוקתו, להשלים את מה שחיסר ביום י"ד

מביא שם רש"י עוד מדברי המדרשות, שלעולם הייתה ראויה פרשה זו של פסח שני להיאמר לכתחילה למשה רבינו, כמו שאר המצוות שנאמרו לו, אלא היות ומגלגלין זכות על ידי זכאי, על כן זכו אותם האנשים טהורי הלב, שרק בזכות בקשתם והפצרתם במשה רבינו אמר לו הקב"ה את הפרשה הזאת. וביארו בספרים הקדושים (עיין 'פרי צדיק' לפסח שני), שהשתוקקותם והתשוקה הגדולה שלהם לזכות ולקיים את המצווה, למרות שלכאורה כבר היה להם להתייאש מכך לגמרי, היא זאת שעמדה להם להמשיך עליהם את המצווה של פסח שני.

## היו לו תלמידים בילדותו יהיו לו תלמידים בזקנותו

ידוע לכל מה שאמרו בגמרא (יבמות סב:): "רבי עקיבא אומר למד תורה בילדותו ילמוד תורה בזקנותו, היו לו תלמידים בילדותו יהיו לו תלמידים בזקנותו, שנאמר (קהלת יא, ו) 'בבוקר זרע בזקנותו, היו לו תלמידים בילדותו יהיו לו תנח ידך'. אמרו, שנים עשר אלף זוגים תלמידים היו לו לרבי עקיבא, מגבת עד אנטיפרס, וכולן מתו בפרק אחד מפני שלא נהגו כבוד זה לזה, והיה העולם שמם, עד שבא רבי עקיבא אצל רבותינו שבדרום, ושנאה להם, רבי מאיר, ורבי יהודה, ורבי יוסי, ורבי שמעון, ורבי אלעזר בן שמוע, והם הם העמידו תורה אותה שעה".

והדברים מבהילים ביותר, האם היה כדבר הזה שבימים ספורים בלבד יסתלקו מן העולם כ"ד אלף חכמים וצדיקים, ולפי החשבון, הרי שבכל יום ויום מאלו הימים מתו כמה מאות תלמידים, נורא נורא וראות, כלום יש לך הסתר פנים גדול מזה, ומתוך דברי הגמרא אנו מבינים שלא היו הם סתם נוראות, כלום יש לך הסתר פנים גדול מזה, ומתוך דברי הגמרא אנו מבינים שלא היו הם טתם תלמידים, הם היו אורו של עולם שהאירו את העולם באור התורה הקדושה, ומשמתו היה העולם שמם, כפשוטו, עד עצם היום הזה עדיין נוהגים אנו באבלות על פטירתם מן העולם טרם עת, כפי הנפסק בשולחן ערוך (או"ח סימן תצג), שנהגו שלא לישא אשה בין פסח לעצרת עד ל"ג לעומר, מפני שבאותו זמן מתו תלמידי רבי עקיבא.

נקל לנו לצייר בנפשנו, איזה שברון לב וייאוש נורא היה תוקף אותנו, אילו היינו עדים וחיים באותה תקופה איומה, שהרי רבי עקיבא היה גדול הדור ממש, ומסר את נפשו להעמיד עשרים וארבע אלף תלמידים, והנה כל עמלו יורד לטמיון באופן מבהיל ונורא, עד שאפילו האחרון שבהם לא נותר אלף תלמידים, והנה כל עמלו יורד לטמיון באופן מבהיל ונורא, עד שאפילו האחרון שבהם לא נותר לפליטה, כל עמלו ובניינו ירד במצולות בימים ספורים, עד שהיה אפשר לומר כי מן השמים מאסו בו נחורתו.

אולם רבי עקיבא דעת אחרת הייתה עמו, בטוח היה בצדקת דרכו, ובמקום שישקע בייאוש וחידלון הרי הוא מחדש כנשר נעוריו, ומקיים את מאמרו 'היו לו תלמידים בילדותו יהיו לו תלמידים בזקנותו', הוא השים פעמיו לדרומה של ארץ ישראל, שם מלקט סביבותיו קומץ קטן ונבחר של תלמידים, יחד עמם החזיר עטרה ליושנה וקומם מחדש את עולה של תורה, כשממעיין מים חיים אלו אנו שותים עד עצם היום הזה לרוויה, והתקיים בו ברבי עקיבא המאמר (מוסף לר"ה) "אשרי איש שלא ישכחך ובן אדם יתאמץ בך, כי דורשיך לעולם לא יכשלו ולא יכלמו לנצח כל החוסים בך".

# בזכות הקריאה של 'למה נגרע' זוכים להתחדשות

ממוצא הדברים אתה למד, ששני עניינים אלו של פסח שני ול"ג בעומר מתקשרים היטב בהדי הדדי, היות ששני הימים הקדושים האלו היו לעם ישראל רק בזכות מה שלא התייאשו בעליהם מדעת, תחילה היו אותם האנשים שלא אמרו נואש מלהקריב את קרבן הפסח, עד שזכו לקבל את המצווה של פסח שני, ואחריהם היה זה התנא רבי עקיבא, שגם הוא לא התייאש אחר הסתלקות כ"ד אלף תלמידיו, אלא נאזר בגבורה וברוב עוז ותעצומות הקים שוב את עולה של תורה, בהעמידו חמשה תלמידים הגונים שקוממו את התורה מעפרות, כשבראשם נמצא התנא האלוקי רבי שמעון בר יוחאי שיום ל"ג בעומר הוא יומא דהילולא דיליה, והוא גלה לנו את תורת הנסתר והזוהר הקדוש, ואין זה הכל אלא מכח אותה הזעקה של 'למה גגרע'.



2 /







# וכי תזבחו-לרצונכם תזבחו

מורנו הבעש"ט הקדוש זיע"א ניגש פעם אחרי
התפילה אל אחד המתפללים ושאלו: 'נו, איך
היה בשוק? קנית? מכרת?' האיש השיב בפליאה
ילא רבינו, עדיין לא הייתי היום בשוק, רק הייתי
כאן בבית הכנסת,' אך הבעש"ט מתעקש ואומר:
'ראיתי שהיית עכשיו בשוק', אז הבין אותו חסיד כי
הבעש"ט הק' ראה את מחשבותיו בשעת התפילה,
שכן בשעת התפילה שוטטו מחשבותיו בשוק, הוא
תכנו מה יעשה, מה יקנה ומה ימכור..

התורה אומרת 'וכי תזבחו זבח תודה לד' לרצונכם תזבחו', ורש"י הקדוש מסביר 'תחילת זביחתכם תהא לרצון לכם, ומהו הרצון: ביום ההוא ייאכל -לא בא להזהיר אלא שתהא שחיטה על מנת כן, אל תשחטוהו על מנת לאכלו למחר, שאם תחשבו בו מחשבת פסול לא יהא לכם לרצון'. ביאר בזה רש"י שאם חשב אדם בשעת שחיטה מחשבת 'חוץ לזמנו', נפסל הקרבן בזה, ואפילו אם התחרט לבסוף, ולא אכלו חוץ לזמנו, אע"פ כן כבר נפסל הקרבן על ידי מחשבתו זו.

מכך אנחנו יכולים ללמוד מהו כח המחשבה, וכמה חשוב שהמחשבות שלנו יהיו טובות ונכונות, ובפרט כשאנו עוסקים בדברים שהם בבחינת קרבנות, כגון בתורה ובתפילה, ובאמצע נכנסות מחשבות זרות, מחשבות שאינן רצויות, הרי זה ממש כמו קרבן שמוקרב במחשבת פסול, וכל אותה עשייה של תורה ותפילה ומעש"ט עלולה לרדת לטמיון ולהיות פסולה, וכתב בשו"ע שהתפילה היא דומיא דקרבנות שבמקדש 'ולא יערב בה מחשבה אחרת כמו מחשבה שפוסלת בקדשים', ובשיחות הר"ן כתב 'צריך לשמור את המחשבה מאד כי ממחשבה יכול להיות נעשה דבר חיוני ממש', דהיינו, שגם אם אנחנו חושבים שהמחשבות הם 'סתם' ואין בהם שום ממשות, הרי שבפועל ההיפך הוא הנכון, כי המחשבות יוצרות מציאות, וכמו שאמר הבעש"ט הקדוש 'כי במקום שנמצאות מחשבותיו של האדם, שם הוא נמצא', ויכול אדם לשבת בביהמ"ד ולעסוק בתורה ובתפילה, אבל בפועל הוא נמצא בשוק או במקומות יותר גרועים רח"ל, וכבר הזהירו חז"ל כי 'הרהורי עבירה קשים מעבירה', על כן עלינו להתאמץ ולשמור את מחשבותינו בקדושה

> ובטהרה. (עפ"י טיב התורה-אמור)

יִשְׁרָאֵל לַה׳ וְשָּׁמָאָתוֹ עָלִיו וְנִּלְרְתָּה הַנָּפֶּשׁ הָפֶּל זַּרְעֲכֶם אָל הַקָּרְאִים אָשֶׁר יַקְרִישׁוּ בְּנֵי אָפִר אֲלַהָם לְּוֹרְתִּיכָם כָּל אִישׁ אֲשֶׁר יִלְרב

הַהָּוֹא מִלְּפָנֵי אַנִי ה': (בב,ג)

הנה תורתינו הקדושה היא נצחית, ובהכרח שגם באלו המקראות המדברים על דברים הנוהגים בזמן שבית המקדש עומד בתוקפו מורים גם על הליכות חיים הנחוצים לימי הגלות, ועל כן מן הראוי להתבונן במקרא שלפנינו מה כיוון הכתוב להורות בדבריו לזמנים אלו כשאין עלינו לקיים את המכוון כמשמעו.

ועלה בדעתי שאפשר שכיוון הכתוב להאיר את עינינו כדי שנעמוד על מהותה של הטומאה, דהנה כל בר בי רב יודע שמציאות הטומאה הינו תקלה לטהרות, ומאחר שמוזהרים אנו על אכילות של קדשים וטהרות שחובת אכילתם הוא בקדושה ובטהרה, על כן היה מחובת האיש הישראלי לישא באחריות הקדשים והטהרות שהיו מצויים ברשותו או ברשות אחרים, והיה עליו לטהר את עצמו מכל טומאה כדי שלא יפסיד את אלו הטהרות, וזהו הטעם הפשוט לחובת הטהרה והקדושה, אך בנוסף לכך מגלה לנו המקרא שלפנינו שהתקרבותו של הטמא אל הקדשים הינו גם היזק לעצמו, ואין המדובר בהיזק קטן אלא בהיזק גדול הגורם כליון וכריתות הנפש ר"ל.

וענין זה שייך גם בימינו אנו, כי על אף שאין לנו כהיום ענין אכילת קדשים זוכה כל אדם מישראל להתקרב אל הקדושה היא קדושת התורה, ועליו להיות זהיר שלא להתקרב אליה כשטומאה שורה עליו, ואף שדברי תורה אינם מקבלים טומאה (ברכות כב.) זהו לסיבת גודל קדושתה, אך אין בכך טענת פטור לזה המתקרב אליה שלא בטהרה, ואדרבה מאחר שקדושת התורה היא מעל כל הקדושות עלול המתקרב אליה בלא טהרה לגרום בכך היזק יותר גדול לנפשו, ובפרט בלימוד סתרי תורה כמבואר בספר הקדוש 'מאור ושמש' בפרשתן שההוגה בה בלא טהרה עלול לבוא לידי אפיקורסות ר"ל. על כן מן הראוי שכל אדם יטהר עצמו ע"י טבילה במקוה טרם שמוציא בפיו זיבורי קדושה של תורה ותפילה.

והאר"י הקדוש האריך בכמה וכמה מקומות בגודל פגם ההוגה בתורה בלא טהרה, ועל הקדושה היתירה הגדרשת מההוגה בתורת הח"ן, ועל כן על אף שמצד ההלכה אין בזה חיוב כמבואר בשו"ע (אורח חיים פח, א) שבימינו נתבטלה חיוב טבילת עזרא, הקפידו הרבה צדיקים לעשות כאזהרת האר"י הקדוש, וטיהרו את עצמם במי המקוה טרם בואם בשערי הלימוד. וגם אלו ההולכים לאורה של ההלכה ראוי להם להיות זהיר בטהרת המקוה, כי לא התירו חכמינו זול תקנה זו כי אם מחמת הקושי שהיה בקיומה, כי בימיהם היה צורך לבקוע כפור ושלג לצורך קיומה והיתה בכלל אלו הדברים שאין בכח רוב הציבור לעמוד בהם, אך כהיום שזכו ישראל בכל מקומות משבותיהם למקוואות כשרים ומהודרים, ועל פי רוב גם מימי הבורות זכים ותקים וחמים, לכן אינו מן הראוי להשתמט מתקנה זו,

וראה גם במשנ"ב (שם ס"ק ב-ד) שכתב שגם אחר שנתבטלה תקנת עזרה מכל מקום מי שרוצה לנהוג גם כהיום בטבילה זו תבא עליו ברכה, וגם הביא שיש אנשי מעשה שנוהגים בתקנה זו.

ודע עוד שהטהרה במקוה היא המכשרת את האדם לבוא לידי היראה הרצויה וכלשונו הקדוש של בעל ה'מאור ושמש' בפרשתן, שכתב: נמצא למידיו מכאו. שאי אפשר לו לאדם שישיג תכלית יראת ה', אלא אם נזהר בטבילת עזרא וכו', הרי שבלתי אפשר לידע מה היא יראה, שילמוד ויתפלל ברתת ובזיע, כי אם שיהיה נזהר בטבילת עזרא. ואם הוא לומד או מתפלל, ואינו נזהר בטבילה זו, אי אפשר בשום אופן להגיע לגופי תורה ומצוות. ואם הוא לומד ספרי קבלה, והוא בלתי טהור, וכו' ובזמנים הקודמים שהיה דבר ה' יקר בימים ההם. ולא היו יודעים מיראת הרוממות כלל. זאת היה מחמת שהיו לומדים תורה, ולא נזהרו בטבילה זו וכו', והיה העולם שמם, עד שבאו שני המאורות הגדולים לעולם: הבעל שם טוב הקדוש, ואדמו"ר הרב רבינו אלימלך נשמתו בגנזי מרומים, והם פתחו שער לה' צדיקים יבואו בו, שלא יהרהר אדם שום הרהור תורה עד שיטבול עצמו לקריו, וכו' אבל אותן האנשים הרוצים להשיג גופי התורה ומצוות צריכין להיות נזהר מאד בטבילה זו. ועוד זאת אנו למידיו מסמיכת הכתובים 'והודעתם לבניך ולבני בניך' וסמיך ליה 'יום אשר עמדת וגו", שזאת גם כן בלתי אפשר ללמוד לתלמידים ולהכניס בלבם יראת ה' אם אינו נזהר בטבילה זו. עד כאן מדבריו הק' של בעל ה'מאור ושמש'.

ומה נפלאים המה דבריו הקדושים והמעוררים של בעל ה'ראשית חכמה' (שער האהבה, יא) שכתב: הנה הטהרה על ידי הטבילה הוא סיוע גדול לידבק האדם נפשו באלקיו ובעבודתו, שבהיותו טמא - הטומאה מטמטמת לבו של אדם וכו', ועיקר האהבה והדבקות תלוי בטהרת הלב מהמחשבות הזרות וכו', וכן כתב רבינו תם ע"ה ב'ספר הישר', כי טהרת הגוף יחדש טהרה בנפש, ובהיות הגוף טמא בוודאי יגיע קצת פגם לנשמה, עיין שם.

מסופר על מרא דארעא קדישא הגאון הצדיק רבי יוסף חיים זוננפלד זצ"ל שהיה הולך כל יום ויום למקוה, ולפעמים אפילו כמה פעמים ביום, ואפילו בעת זקנתו שהיתה קשה עליו ההליכה. וכשנשאל לסיבת יגיעו השיב שאם מקוה יכולה להפוך גוי ליהודי, בוודאי שיכולה לעשות מיהודי - יהודי יותר טוב ויותר טהור.

ומסגולות הטבילה במקוה גם לטהר את נפש האדם מן החטאים שעבר עליהם, וכפי הידוע על אחד מגדולי הצדיקים, שהתבטא ואמר: כי כשיהודי נכנס לפניו רואה הוא על פניו את כל הדברים הבלתי רצויים שעבר עליהם, אך אם מטהר את עצמו במקוה טהרה קודם בואו אזי נמחק ממנו הכל, עד שאי אפשר להכיר עוד במעשיו. העולה מדברינו אלו שמן הנכון והראוי להקפיד ביותר על טבילה במקוה, כי היא מטהרת את הנפש ומזכה את האדם ברוח טהרה, ומכשיר את עצמו לקרבת אלקים שהוא מקור הטהרה, וכלשונו של רבי עקיבא במשנה (יומא פה:) מה מקוה מטהר את הטמאים אף הקב"ה מטהר את ישראל.

שיב טיב ההודעות

ניתן לשפוע את שיחותיו של פורנו ורבנו שליט"א במספר מיוחד וישיר לשיחות בלשון הקודש: 073–295i320 לשיחות באידיש: 073–295i321

זפני קבלת קהל בבית פורנו ורבנו שליט"א אך ורק בתא קולי שפספרו 052**-716836**6

יו"ר הוועדה הרוחנית: ר' יעקב רבינוביץ | עורך: ש. גולדשטיין







www.POMONAENTERPRISES.com







ACHDUS | MITTIN

てでユ

YOUR LOGO HERE



Reserve Online

Call / Text (845) 288-8888



בסייד

#### Ramapost offers a weekly printed subscription to the following Divrei Torah:

Please fill out the online form at RAMAPOST.COM/SUBSCRIBE-DIVREI-TORAH to subscribe. We ask that your free printed divrei torah be picked up every Friday at our Monsey (Rt 59) or Wesely Hills/Pomona location.



# Ram HaTorah

Compilation of Divrei Torah (English & Hebrew) Ramapost.com/ ram-hatorah



# Meoros Hatzadikkim

Dvar Torah & Weekly Yahrzeits (English) Ramapost.com/ meoros-hatzadikkim



# Hitkashrut

(Hebrew)



Sichat Hashavua (Hebrew)



Ohr Chaim (Hebrew)



**Torah Wellsprings** R' Elimelech Biderman (English \ Yiddish)





SEE BELOW FOR THE DIVREI TORAH THAT ARE CURRENTLY INCLUDED IN RAM HATORAH:







TIV HAKEHILA · SHVILEI PINCHAS · AREIVIM · MIZMOR L'DOVID · PENINIM · KINDER TORAH · PARSHA PSHETEL · RAV BRAZIL

RAM HATORAH is a free weekly compilation of divrei torah that is organzied, printed and distributed by Ramapost to hundreds of readers. You can view/download past and present edtions at

**DIVREI TORAH** 



-











טיב הקהילה • שבילי פנחס • דברי חיזוק והתעוררות • חוט של חסד • המברך • דברי שי"ח

FOR MORE INFORMATION PLEASE CONTACT MITZVOS@RAMAPOST.COM





בסייד · י"ג אייר תשע"ט · 18 מאי 2019 · **מאנסי:** הדלקת נרות - 7:51 · מוציש"ק - 8:59 מאי 2019 · מאנסיו









דברי תורה מודפסים ומופצים על ידי ראמַפּוֹסט



טיב הקהילה • שבילי פנחס • חוט של חסד • המברך • דברי שי"ח

דברי תורה **עברית**