

ISSUE #041 · MONSEY: Candle Lighting - 8:00 · Shabbos Ends - 9:06 · July 27, 2019 · 24 Tamuz, 5779 · BS"D







**DIVREI TORAH PRINTED & DISTRIBUTED BY RAMAPOST** 

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"



ENGLISH DIVREI TORAH TIV HAKEHILA · SHVILEI PINCHAS · AREIVIM · MIZMOR L'DOVID
PENINIM ON THE TORAH · KINDER TORAH · PARSHA PSHETEL · RAV BRAZIL

## SPONSOR A DVAR TORAH

### SPONSOR AN ENTIRE WEEK FOR \$360

### Following Daas Torah, Ramapost is sharing the opporuntity to sponsor weekly Divrei Torah.

The following publications are read by hundreds of people every Shabbos. Sponsor an individual Dvar Torah or the entire collection, in the zechus of a choleh, l'eiluy nishmas, or for someone in need. A small message can be put on the Dvar Torah of your choice which will be distributed across Monsey and online.









### And see the land - וראה את הארץ

An elderly woman was living in a nursing home and her children would always come to visit her and honor her. One night the family received a call from the nursing home administrator informing them that their mother had passed away. With much pain and sorrow, they arranged a respectable funeral and they buried he in a good spot in a Shomer Shabbos section of the cemetery, and they went home to sit *shiva*. On the third day of *shiva*, the telephone rings. One of the children answered the phone and within a few minutes he turned pale and almost fainted. On the other end of the line was his mother. He did not understand how this was possible, but there was no doubt that this was his mother. Here she was complaining that no family member had visited her for three days, and she wanted to know what happened.

A quick call to the nursing home administrator clarified the mistake. Another woman had passed away that night and by mistake, the administrator called this family to let them know that their mother had passed away, while she was really alive and well in her room. The administrator then called the son of the woman who had passed away, and to his astonishment, he requested that they cremate her body as the *goyim* do, *lo aleinu*. The administrator apologized and explained what happened and that his mother had already been buried four days ago. Then the son got excited and said that his mother had always wanted to be buried in a Jewish grave, but he told her again and again that they do not do funerals anymore, rather, they cremate. All her life she *davened* that she would have a Jewish funeral and a Jewish burial!

'עלה אל הר העברים וראה את, 'Go up to this mountain of Avarim and see the land' (27:12). Rashi explains that since HaKadosh Baruch Hu told him 'נתון התן' 'You shall surely give them' (27:7), Moshe said to himself, 'It is I whom the Omnipresent has commanded to apportion the inheritance of the land.' Perhaps the decree has been rescinded and I will enter the land.' HaKadosh Baruch Hu said, 'My decree stands in its place.'

How much have we and our fathers and grandfathers davened that the Redeemer should come and build the Bais HaMikdash for us. Alas, another year has gone by and we find ourselves once again in The Three Weeks. This might chalila lead to giving up hope. We must learn from Moshe Rabeinu that despite HaKadosh Baruch Hu swearing that he will not enter the land, he did not stop trying to daven. We too, must not give up hope. We must continue to increase prayers, הובה לו בכל יום שיבוא! 'ואף על פי שיתמהמה עם כל זה 'And even though he may delay, nevertheless I anticipate every day that he will come!'

Tiv HaTorah - Pinchas



### 'כי גבר עלינו חסדו'

#### 'For His kindness has overwhelmed us'

I saw a good sale on baby diapers, and I bought them. Immediately upon opening the package, I realized that the diapers were small.

I tried to use them, but they were too small.

I thought I would give the diapers to my nephew who I thought the diapers would fit.

On Friday morning, my father-in-law came to visit, and in his bag were the Shabbos parsha sheets.

I gave him the bag of diapers for the nephew who it just so happened, was going to be with my father-in-law for that Shabbos.

On Shabbos they nervously went around looking for something. My father-in-law asked what happened and if he was able to help them. However, they thought it was possible for him to help and they explained that they forgot the diapers at home, and they did not know where they would be able to get diapers for Shabbos.

Just then my father-in-law remembered the diapers that I sent with him and he quickly gave them the bag of diapers. The diapers were the perfect size for the baby.

And so, with the help of Heaven [siyata d'shemaya], they had enough diapers for Shabbos.

Of course, one of the parsha sheets that my father-inlaw brought me was 'Tiv Hakehila' and how appropriate a story for Tiv HaHashgacha!!!

י.ר.







### ערכה של כל עבודה The value of all the service

ובני קרח לא מתו: (כו:יא)

#### But the sons of Korach did not die. (26:11)

Rashi explains: They were involved in the plan at first, and at the time of the dispute they had thoughts of repentance in their heart. Therefore, a high place was fortified for them in Gehinnom, and they resided there.

We see from the words of Rashi the great value of all the service, even if it is a very tiny service. The sons of Korach, since they were very close to their father, logic would dictate that they would follow all the ways of their father, and these actions were very bad in the eyes of Hashem Yisbarach. As we see that they were punished very severely in a way that never was before and never happened again. Although they were steeped in many severe sins, just by having 'thoughts of repentance', they became acceptable before their Creator. That is, even though they did not have time to put these thoughts into action and to do Teshuva properly [as explained by Chazal, there are for aspects to Teshuva: regret, forsaking the sin, confession, and acceptance not to do it again. Only after fulfilling all four aspects can one fulfill the mitzvah properly.] Still, the very thought helped them to return from their bad customs. This thought had no physical action to help them change their evil ways, yet, it still protected them from the bitter punishment that their father suffered and extended for thousands of days until this very day.

We learn from this that a good thought can overpower bad actions. This is a lesson for us as to the extent of an action that is done for the sake of Hashem Yisbarach. This is a great encouragement for the principles of avodah, whether it applies to the quantity of the service or whether it applies to the quality of the service. How does it apply to quantity? For example, a person's yetzer overpowers him and the result is that he is prevented from serving his Creator for most of the day. Now the man is standing at the end of the day and he murmurs to himself about his bitter lot that for whatever reason the Satan was able to be successful in preventing him from setting aside time in his day for Hashem Yisbarach. While still contemplating this, the good yetzer encourages him and tells him that there is still a little time left in the day to devote time for Torah and avodah. But then sadness overpowers him, and he thinks, what can I do and accomplish with just a few minutes? Can it change today's situation? At the end of the day most of the day was wasted and we find that today was not considered a day for HaKadosh Baruch Hu, whether I set aside these few minutes to HaKadosh Baruch Hu or not! But the truth of the matter is that he is making a great mistake, for the truth is that these last few minutes can change the nature of the entire day if he would only set them aside for Hashem Yisbarach and His Torah. Even a brief amount of time in Torah and avodah is considered very significant in the eyes of Hashem Yisbarach, and the entire time that one wasted by not serving Hashem Yisbarach are nullified by these last few moments. We find that the value of this day is boundless since he did not waste the whole day by utilizing these last few minutes.

How does it apply to quality? For example, one day a person finds himself accomplishing difficult things in avodah, because he has a heart of understanding and broad knowledge. With his pure intelligence, he is able to delve deeply into difficult topics. He thinks so deeply that he can navigate difficult concepts and find hidden novelties. Clear thoughts that calm the mind. Needless to say, the joy of this man is boundless and endless, as he surely comprehends the gift of his lot and the priceless service of his Creator. At this time, he is building worlds where people will listen to the Torah that is taught purely and sweetly. This man who is worthy of this very much craves to spend his days attaining more, knowing that his achievements are limitless. We cannot measure the great satisfaction that he sends Above. However, he must be exceedingly careful that his joy and requests do not have negative results. Sometimes he will strive to attain a service that is not on par with the service he was given as his gift. It is then possible that the result will be that he will be with nothing and he will have wasted his time trying to attain something that was not meant for him. He will mistakenly think that this is not called avodah, rather he is just trying to attain more. But since he is wasting his precious time, he is not counted among those who serve Hashem Yisbarach. Since this is so, he might chas v'shalom detract from his avodah since it does have the same value as the avodah he has usually done until then. However, he must realize that all avodah will be what it will be, and it is not possible to measure its value. Therefore, since he has lessened the quality of his avodah, he does not have the right to turn away from the avodah that was prepared for him, and he must devote all his time to fulfilling the will of the Creator. As we see here in this instance that even a passing thought can have limitless importance.

Additionally, it is incumbent on the person to know that it is impossible to measure the value of any *avodah*. Sometimes there is a difficult *avodah* but the satisfaction it generates is minimal. Because it is difficult, the person will stubbornly try to do it, but this will take an inordinate amount of time that could have been better spent on another *avodah*. The other side of the coin is that *avodah* that is plain and does not take much effort and the person can easily accomplish it for the right sake. Sometimes there is no pleasure in doing an *avodah* and it is incumbent on the person to force himself to fulfill it just for 'the yoke of the kingdom of Heaven'. We find that sometimes these simple services increase the satisfaction because they were done for the right sake. Therefore, it is impossible to know what Hashem demands of him, and he must serve his Creator with all the various services that present before him.

It is told regarding Rabeinu the Chofetz Chaim zy"a, that late in his life it was difficult to study Torah deeply. However, this did not stop him from reviewing the simple laws that any schoolchild knows, saying that this too is Torah. Due to his weakened state, he did not have the strength to study deep things, therefore, he accustomed himself to at least review the simple laws in order to keep the mitzvah of 'Talmud Torah' [the study of Torah] in any way possible. This is an example of what we have discussed. A person must devote his time to any *avodah* that presents itself to him. He must realize that every little effort has limitless significance in Heaven. It is true that as much as possible one should not choose just the easy *avodah*, but rather, try to do any *avodah* that presents itself to him.







### The Phenomenal Revelation from the Divine Kabbalist Rabbi Nasan Shapira Pinchas Saved Yisrael by Remembering the Halachah that Everyone Else Forgot and Merited Becoming Eliyahu Who Is Destined to Resolve All the Uncertainties in the Torah

This week we read parshas Pinchas. It always falls during the first week of the three weeks of Bein HaMetzarim, during which we mourn the churban and our state of galus and yearn for the future geulah. Hence, it is fitting that we examine HKB"H's promise to Pinchas ben Elazar ben Aharon HaKohen. He is Eliyahu and was rewarded with eternal life and the privilege to announce the arrival of the complete geulah to Yisrael at the end of days. It is written (Bamidbar 25, 10):

"וידבר ה' אל משה לאמר. פינחס בן אלעזר בן אהרן הכהן השיב את חמתי מעל בני ישראל, בקנאו את קנאתי בתוכם ולא כליתי את בני ישראל בקנאתי, לכן אמור הנני נותן לו את בריתי שלום."

Hashem spoke to Moshe, saying: Pinchas the son of Elazar, the son of Aharon HaKohen, turned back My wrath from upon Bnei Yisrael, when he zealously avenged Me among them; so, I did not consume Bnei Yisrael in My vengeance. Therefore, say: Behold! I give him My covenant of peace.

The Targum YoNasan comments: את בריתי שלום, האנא גזר ליה ית אים: יומיא» בסוף בסוף ואעבדיניה מלאך קיים ויחי לעלמא, למבשרא גאולתא בסוף יומיא» —I will establish My peace covenant with him by making him a malach and a messenger who will live for all eternity; he will be the one to announce the redemption at the end of time. In other words, Pinchas is one and the same as Eliyahu HaNavi, who ascended to the heavens while still alive without experiencing death; he will herald in the geulah for Yisrael at the end of days.

We must endeavor to explain why Pinchas warranted this incredible reward. He zealously avenged Hashem's honor by killing Zimri ben Salu and saving Yisrael from extermination. How does becoming Eliyahu HaNavi, the herald of the future geulah, demonstrate the principle of "midah k'neged midah" being rewarded "measure for measure" for his heroic act?

### Elivahu HaNavi Is Destined to Clarify All the Unresolved Issues in the Torah

We will begin to shed some light on the subject by introducing a phenomenal revelation from the kabbalist Rabbi Nasan Shapira, ztz"l, the grandfather of the author of the Megaleh Amukos. In his gloss to the Arizal's Sefer HaGilgulim, he writes (Chapter 52):

It appears to me that Eliyahu the Tishbi will explain questions and difficulties in the future. Then, peace and harmony will prevail among Torah scholars. This is the implication of the statement: "Behold! I give him א"ת' which is an abbreviation for א'ליהו ת'שבי ("Eliyahu Tishbi")— "My covenant"—namely, the Torah—that will create "shalom" among Torah-scholars, who increase peace and harmony in the world. Eliyahu merited this privilege for saying to Moshe, "Rabeinu, didn't you teach me that it is permissible to kill one who cohabits with a non-Jewess, etc." For reminding his teacher of the halachah, he will merit being Moshe's mouthpiece in the future, and he will explain the entire Torah.

It is with great pleasure that together we can delight in and delve into his sacred comments that are based on the following Gemara (Sanhedrin 82a). The Gemara depicts the incident of Zimri ben Salu bringing Cozbi bas Tzur before Moshe Rabeinu as follows:





ANDE ENDE (ENDE) ENDE (ENDE (ENDE) ENDE (ENDE) ENDE (ENDE (ENDE) ENDE (ENDE (E

"תפשה בבלוריתה והביאה אצל משה, אמר לו, בן עמרם זו אסורה או מותרת, ואם תאמר אסורה, בת יתרו מי התירה לך. נתעלמה ממנו הלכה, געו כולם בבכיה, והיינו דכתיב והמה בוכים פתח אהל מועד, וכתיב וירא פנחס בן אלעזר. מה ראה, אמר רב, ראה מעשה ונזכר הלכה, אמר לו, אחי אבי אבא, לא כך לימדתני ברדתך מהר סיני, הבועל ארמית קנאין פוגעין בו, אמר לו, קריינא דאיגרתא איהו ליהוי פרוונקא".

He (Zimri) grabbed her (Cozbi) by her braided hair and dragged her in front of Moshe. He (Zimri) said to him (Moshe), "Son of Amram, is she prohibited or permitted? If you say that she is prohibited, then who permitted the daughter of Yisro to you?" The halachah—that zealots may kill one who cohabits with an idolatress—temporarily escaped him. The people wept loudly; this is implied by that which is written (Bamidbar 25, 6): "And they were weeping at the entrance to the Ohel Mo'ed." Then, it is written (ibid. 7): "Pinchas the son of Elazar saw." What did he see? Rav said: He saw the incident and he recalled the halachah. He (Pinchas) said to him (Moshe), "Brother of my father's father, did you not teach me upon your descent from Har Sinai: One who cohabits with a Cuthean woman, zealots may kill him? He (Moshe) responded to him, "The one who reads the document, deserves to be the one to execute the verdict."

In other words, Moshe informed Pinchas that since he was the one who remembered the pertinent halachah, it was fitting that he be the agent to execute the halachic ruling. That is precisely what happened. Pinchas rose from among the people and executed Zimri ben Salu. Thus, we learn that Pinchas remembered the halachah that everyone else had forgotten—including all of shevet Levi, and especially Moshe Rabeinu. By recalling this pertinent halachah on behalf of Yisrael, and by zealously avenging Hashem's honor, he saved all of Yisrael from annihilation.

Accordingly, Rabbi Nasan Shapira asserts that this is why Pinchas, who is Eliyahu, will warrant le'asid la'vo clarifying all of the difficult Torah-related questions and halachic uncertainties that arose throughout the years of galus. This is truly an example of "midah k'neged midah." This is the significance of the term we frequently find in the Gemara. Whenever a halachic dispute cannot be resolved, the Gemara employs the term "תיקו". The commonly accepted interpretation of this term is: "תיקו". This abbreviation states that Tishbi (Eliyahu/Pinchas) will answer and resolve all outstanding difficulties and questions. This interpretation of the abbreviation "תיקו" comes from the Tosfot Yom Tov (end of Eduyot).

In reality, the fact that Eliyahu HaNavi is destined to resolve all of the unresolved issues in the Torah has an explicit source in the words of the navi (Hoshea 10, 12): "נירו לכם ניר ועת לדרוש" "את ה' עד יבוא ויורה צדק לכם —till for yourselves a tilling and set a time to seek Hashem, until He comes and teaches you righteousness. Discussing whether or not a particular animal is permissible for consumption, the Gemara (Bechoros 24a) provides an interpretation of this passuk: "ואסור באכילה עד יבוא" "ויורה צדק לכם"—its consumption is forbidden until Tzedek will come and instruct you. Rashi explains: Until Eliyahu will come and instruct whether it is permissible or prohibited. We find a similar teaching in the Mishnah (B.M. 20a) regarding an unresolved monetary issue: מצא שטר בין שטרותיו ואינו יודע מה טיבו, יהא מונח עד שיבוא אליהו"—if one found a document (belonging to others) among his own documents, and he is uncertain as to its status, it should be set aside until Eliyahu comes (and resolves the matter). As explained, Pinchas merited this privilege, because he reminded Yisrael of a halachah that they had all forgotten. Therefore, "measure for measure," le'asid la'vo, he will once again instruct Yisrael how to proceed with regards to all unresolved, uncertain Torah issues.

### "He will be a mouth for you" Alludes to Eliyahu HaNavi

Following this line of reasoning, we will endeavor to clarify the comment of the righteous Rabbi Nasan Shapira. At the conclusion of his remarks, he wrote: For reminding his teacher of the halachah, he will merit being Moshe's mouthpiece in the future, and he will explain the entire Torah.

To better comprehend this comment, let us refer to pesukim in parshas Shemos. When HKB"H approached Moshe Rabeinu to be His agent to take Yisrael out of Mitzrayim, Moshe was reluctant; he argued that he was not a man of words. HKB"H countered (Shemos 4, 14): "הלא אהרן אחיך הלוי ידעתי כי דבר ידבר הוא וגם הנה הוא יוצא לקראתך ודברת אליו ושמת את הדברים בפיו ואנכי אהיה עם פיך ועם פיהו Is there not your brother Aharon, the levi? I know that he will surely speak; moreover, behold, he is going out to meet you and he will see you and he will rejoice in his heart. You shall speak to him and put the words in his mouth; and I shall be with your mouth and with his mouth, and teach you both what you are to do. Then, HKB"H adds: "ודיבר הוא לך אל העם והיה הוא יהיה לך לפה ואתה תהיה לו לאלהים" —he shall speak for you to the people; and it will be that he will be a mouth for you and you will be to him as a master.





(5) A (EU) (5) A (EU)

We find an incredible chiddush related to these pesukim in the Zohar hakadosh (Tzav 27b). The loyal shepherd—the "raiya mehemna"—the neshamah of Moshe Rabeinu, revealed to Rashb"y and his disciples the significance of the Torah's description of Pinchas, who is Eliyahu: מבנחט בן אלעזר בן אהרן". Pinchas is described as the grandson of Aharon to teach us a fascinating bit of information. Just as Aharon functioned as Moshe's spokesperson during the exodus from the galus in Mitzrayim; so, too, his grandson Pinchas will function as Moshe's spokesperson teaching Torah to Yisrael le'asid la'vo:

״כְּמוֹ שֻׁנָּאֲמֵר בְּאָהֵרֹן הוּא יִהְיָה לְּךְ לְּפָה, כֶּךְ נֵם בְּנוֹ יְהְיָה לִי לְפָה שָׁהִיא הַתּוֹרָה שֶׁבְעֵל פָּה, מִשׁוּם שֶׁכְּמוֹ שָׁהָיִיתִּי בָּרִאשׁוֹנָה כְּבָד פָה וּכְבֵד לֻשׁוֹן, וְכָךְּ יָקִים אוֹתִי הַקֵּדוֹשׁ בְּרוּךְּ הוּא כְּבַד פָּה בַּתוֹרָה שֻׁבְעַל פָּה וּכְבַד לְשׁוֹן בַּתוֹרָה שֻׁבְּכְתָב, שָׁלֹא יֹאמְרוּ אֵלוּ שָׁלֹא מַכִּירִים אוֹתִי, זָהוּ מִישָׁהוּ אַחֵר, וְאֵלִיָהוּ הוּא יִהְיֶה לִי לְפָה, יָבֹא לְתַקּן אֶת כָּל הַסְּפַקוֹת הללוּ וּלִשׁב אוֹתם״.

Just as Moshe had a speech impediment in the past, HKB"H will resurrect him with a speech impediment in the future. Otherwise, those who are not familiar with him might think that he is someone else. Just as Aharon was his mouthpiece in the past, Eliyahu will be his mouthpiece in the future; it will be his task to correct and reconcile all of the unresolved issues.

Thus, when HKB"H says to Moshe: "He will be your mouth," He was alluding to him that Aharon's grandson, Pinchas, who is Eliyahu, will speak for him in the future. In that prestigious capacity, he will interpret Moshe's Torah and teach it to all of Yisrael. This is what we learned from Rabbi Nasan Shapira. Because Pinchas taught all of Yisrael the halachah that they had forgotten and Moshe Rabeinu had temporarily forgotten, as well, he will be awarded the privilege of being Moshe's mouthpiece in the future and will explain the entire Torah.

### HKB"H's Response to Moshe's Entreaty: "Send by the hand of whomever You will send!"

After much thought, I would like to propose an explanation as to why HKB"H chose to inform Moshe at that precise time that Pinchas/Eliyahu would serve as his spokesperson at the time of the future geulah. As we learned, HKB"H alluded this to Moshe with the words: "And it will be that he will be a mouth for you." Now, in his reluctance to accept the mission, Moshe pleads with HKB"H (Shemos 4, 13): "בי ה' שלח בא ביד —Please, my Lord, send by the hand of whomever You will send! The Targum YoNasan provides the following interpretation of this entreaty: "בּבְּעוֹ בְּבְּעוֹנְ בְּרָעוֹנְ בִּיְ עַבְּלֶּהְ בִּיִּ עַבְּרָתְ בִּרְיִן בְּרָתַבְּיִן מְן בְּרָתְּלָּהְ יִיִּ עַבְּרָתְ בִּרְיִן בִּרְתַבְּיִן מְן בְּרָתְּלָּהְ יִיִּ עַבְּרָתְ בִּרְיִן בִּרְתַבְּיִן מְן בְּרָתְוֹנִין מְן בְּרָתְבְּיִן מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתְבְּיִן מִן בְּרָתְבְּיִן מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתְבְּיִן מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתִבְּיִן מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתְבִּיִן מִן בְּרָתְבִּין מִן בְּרָתִבְּיִן מִן בְּרָתְבִּין מִיִּרְבְּיִבְּיִן מִּיִבְּיִבְּיִן מִּיִבְּיִר בְּרָתִבְּיִן מִן בְּרָתְבִּיִן מִיִּבְיִר בְּרָתִבְּיִן מִן בְּרָתִבְּיִן מִיִּבְיִבְּיִ בְּרָתִבְיִין מִיִן בְּרָתִבְּיִן מִּיִבְּיִבְיִין בְּרָתִבְּיִן מִּרְבִּיִּין בְּרָתִבִּין מִּרְבַתְבִּין בְּרָתִבְיִבְּיִן בְּרָתִבְּיִבְּיִן מִּרְבָבְיִבְּיִן בְּרָתִבְּיִין מִּוְבִּיְבְּיִבְיִּיְ בְּרָתִבְיִין מִּוְבְּיִבְּיִן בְּרָתִבְּיִין בְּרָתִבְּיִן בְּרָתִבְּיִין בְּרִבּיִבְּיִיִּ מִּיִרְ בִּרְתַבִּיִין בְּרָבִיבְּיִיּ בְּרָתִבְיִין בִּרְבַבְיִין בְּרָבִיּיִבְּיִי בְּרָבִיּיִי בְּרָבִּיּר בְּרַבְיבִיּיִי בְּרָבִיבְיִי בְּרָבִיּיִי בְּרָבִיּיִי בְּרָבִיּבְיִי בְּרִבּיבְיִּי בְּרָבְיבְּיִי בְּרִיבְּיִי בְּרָבִיּיִי בְּרָבִיבְּיִי בְּרָבִיבְּיִי בְּרָבְיבְּבְיִי בְּרָבִיבְיִי בְּרִיבְּיִבְּיִי בְּרְבִּיּבְּיִבְּיִי בְּיִי בְּבְּיבְּיִי בְּרָבְיּיִי בְּרְבִּיבְּיִי בְּרָבְיִבְיִּבְיּי בְּרָּבְיִי בְּיִי בְּבְיבְיּבְי בְּרָבְיִבְּיִי בְּיִבְּיִבְיּבְיּי בְּיִבְיִי בְּיִבְיִי בְּיִבְיּי בְּיִבְיּבְיִי בְּרִבְיּבְיִי בְּיִי בְּבְיבְיִב

"שְלִיחוּתָךְ בְּיֵד בְּנְחָס דְחָמֵי לְמִשְׁתַּלְחָא בְּסוֹף יוֹמֵיָא —Please have mercy on me, Hashem, send Pinchas on Your mission, now, who is worthy to be sent at the end of days.

(S) (E) (S) (E)

In other words, Moshe requested that Pinchas be sent in his place, because Pinchas is Eliyahu, whom HKB"H will send at the end of days to herald in the geulah. This is evident from the following passuk (Malachi 3, 23): הנה אנכי שולח לכם את אליהו הנביא לפני בוא יום ה' הגדול והנורא והשיב לב אבות על בנים ולב בנים על אבותם". Behold, I send you Eliyahu HaNavi before the coming of the great and awesome day of Hashem. And he will turn back the hearts of fathers with their sons and the hearts of sons with their fathers. This explains very nicely HKB"H's response to Moshe's appeal. At the present time, for the sake of the exodus from Mitzrayim, your brother Aharon will serve as your spokesperson and partner. Additionally, with regards to your request that I send Pinchas in your stead, that request will be granted le'asid la'vo: "והיה הוא יהיה לך לפה"—as Eliyahu, he will serve as your spokesperson in the future to teach all of Yisrael your Torah.

Let us add a spicy tidbit. When HKB"H informs Moshe: "והיה לך לפה"

"שהיה לך לפה" where do we find an allusion to the future geulah? To answer this question, we will refer to the Arizal's Likutei Torah. There, he interprets the passuk (Zechariah 14, 9): "היה ה' למלך על כל הארץ ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד Hashem will be King over all the world; on that day, Hashem (Havaya) will be (היי») one and His name will be one. Le'asid la'vo, the letters ה'' in the name Havaya will be elevated to the letters ה''. As a result, the name היה" will become היהי". Thus, the passuk is announcing that "on that day," the name Havaya will be elevated to the name היהי».

This explains beautifully the allusion HKB"H provided Moshe Rabeinu pertaining to the future geulah: אוהיה הוא היה לך לפה». In other words, at the time of the future geulah, the following will become a reality: "היה הוא יהיה"—the name Havaya, which is an anagram for הוה"ה, will be elevated to the name היהיה. At that time, Pinchas, who is Eliyahu: יהיה will serve as your mouthpiece; he will teach and interpret your Torah to all of Yisrael.

### HKB"H Said: "A New Torah Will Emerge from Me"

As we have learned, Moshe Rabeinu will teach the Torah to Yisrael through Eliyahu HaNavi, his spokesperson. To explain





the matter, we will refer to a pronouncement HKB"H makes via the navi (Yeshayah 51, 4): "כי תורה מאתי תצא"—for Torah will come forth from Me. We find the following elucidation in the Midrash (V.R. 13, 3): "אמר הקב"ה תורה חדשה מאתי תצא, חידוש תורה HKB"H said: "A new Torah will come forth from Me." What is the nature of this new Torah that HKB"H will reveal to us le'asid la'vo?

We will provide an explanation based on a teaching in the "המישים שערי בינה נבראו בעולם, וכולן ניתנו למשה "המישים שערי בינה נבראו בעולם, וכולן ניתנו ."חסר אחד, שנאמר ותחסרהו מעט מאלקים Fifty gates of "binah" were created in the universe; they were all given over to Moshe except for one—as it is written (Tehillim 8, 6): "You have made him slightly less than G-d." In truth, however, we know that le'asid la'vo, when Mashiach comes, the fiftieth level of "binah" will also be revealed. The Arizal discusses this in Pri Eitz Chaim (Sha'ar HaBerachos, Chapter 2). Hence, it is not too farfetched to suggest that it is with regards to the "sha'ar hanun" the fiftieth level—that will only be revealed le'asid la'vo, that HKB"H told Yisrael: "A new Torah will come forth from Me." At that time, He will teach Yisrael all of the obscure aspects of the Torah concealed within the "sha'ar hanun." This, in fact, is the substance of the "ohr haganuz"—the light that was sequestered away for the tzaddikim le'asid la'vo, as explained in the Gemara (Chagigah 12a).

According to the Midrash (Yalkut Shimoni, Yeshayah 26, 429), the Melech HaMashiach will teach the new Torah to Yisrael: "עתיד הקב"ה להיות יושב בגן עדן ודורש, וכל הצדיקים יושבים לפניו, וכל פמליא של מעלה עומדים על רגליהם, וחמה ומזלות מימינו של הקב"ה, ולבנה וכוכבים In the future, HKB"H will sit in Gan Eden and expound. All of the tzaddikim will sit down before Him; the entire heavenly family will stand on their feet; the sun and constellations will be to the right of HKB"H; the moon and the stars will be to His left. HKB"H will sit and elucidate a new Torah that will be delivered by Mashiach in the future. As we have mentioned previously on numerous occasions, this fact is actually alluded to by the name משיח אולה שיער "גלה שיער"—Mashiach will reveal the fiftieth level.

Additionally, according to the Zohar hakadosh (Bereishis 25b), Moshe Rabeinu, the first redeemer, at the time of "yetzias Mitzrayim," is destined to be the Melech HaMashiach le'asid la'vo. This is alluded to in the passuk (Bereishis 49, 10): "לא יסור שבט "לא יסור שבט בן דוד, ומחוקק מבין רגליו, דא משיח בן יוסף, עד כי יבא שיל"ה דא

The passuk says: "The staff shall not depart from Yehudah"—this alludes to Mashiach the son of David; "nor a lawgiver from between his feet"—alludes to Mashiach the son of Yosef; "until Shiloh arrives"—alludes to Moshe; for the numerical value of שיל"ה is the same as the numerical value of מש"ה; both equal exactly 345. The Ohr HaChaim hakadosh (ibid. 11) explains that Mashiach's neshamah will contain elements from both David HaMelech and Moshe Rabeinu. In this manner, he reconciles the assertion that the mashiach will be a descendant of David HaMelech.

Thus, we have learned that Moshe Rabeinu will be the Melech HaMashiach, and he will teach Yisrael the new Torah that HKB"H will reveal to Yisrael in the future. As explained, Moshe's speech will be impaired le'asid la'vo. This means that Yisrael will be incapable of comprehending the depth of his Torah until Pinchas—Eliyahu—comes and explains it to them. This is the implication of HKB"H's pronouncement to Moshe: "והיה הוא יהיה אור יהיה בוא יהיה בוא יהיה. Pinchas, as Eliyahu, will be your mouthpiece; he will explain to Yisrael the Torah you teach them.

## Eliyahu HaNavi Will Resolve All of the Ambiguities of the Torah by Revealing the Sha'ar HaNun

With great pleasure, we will now explain why Eliyahu HaNavi will have the privilege of resolving the Torah's unresolved issues. Let us refer to the Zohar hakadosh (Tzav 27b); it teaches us that the term "תיקו"—which the Gemara employs in relation to every halachic dispute that remains unresolved—means: "תיקו חסר נון דאיהו עלמא דאתי". The term תיקו", is related to תיקו"; however, the final nun, which alludes to Olam HaBa is absent.

We will now propose an explanation. There is a reason that these halachos remained unresolved and undecided until le'asid la'vo. It is because their determination is related to the "sha'ar hanun," which is beyond our comprehension in galus. Le'asid la'vo, however, when HKB"H reveals even the fiftieth level to us—in keeping with the notion of "a new Torah will come forth from Me"—all ambiguities in the Torah will disappear, and all halachic issues will be resolved. This is the lesson taught by the Zohar hakadosh. The reason for the ambiguities and unresolved halachos is due to the absence of the "sha'ar hanun"; hence, the final nun is missing from the word מיקו"; the Gemara acknowledges this fact by





ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH

concluding the discussion at hand with the simple term "תיק". When HKB"H reveals the "sha'ar hanun," the term "תיק" will become "תיקון", and all questions and difficulties will be answered appropriately.

Thus, we have learned a novel explanation for the term "תיקו". According to the common interpretation, it is an abbreviation for middle is a not middle is an abbreviation for middle is an abbreviation for middle is and in it is an abbreviation for middle is and in it is an abbreviation for middle is and in it is an abbreviation for middle is and in it is an abbreviation for abbreviation will resolve all of the Torah's ambiguities and unresolved issues. He will accomplish this feat by learning the secrets of the "sha'ar hanun" from Moshe Rabeinu, which will be revealed to him by HKB"H. As a result, the **final nun** will be added to the term "תיקו", indicating that the final "תיקו" has been accomplished.

Amazingly, we can find an allusion to this fact in HKB"H's remark to Moshe regarding Pinchas/Eliyahu: "זהיה הוא יהיה לך לפה"ד.

The gematria of the word ל"ד is fifty; thus, the passuk is informing us that Pinchas/Eliyahu will be the agent of Moshe Rabeinu—the Melech HaMashiach—to transmit his Torah from the "sha'ar hanun" to all of Yisrael. In this manner, HKB"H notified Moshe that even though he did not attain the "sha'ar hanun" during the exodus from Mitzrayim; nevertheless, he will attain that prestigious, rarefied level at the time of the future geulah; and it will be taught to all of Yisrael through Eliyahu.

### Pinchas Rescued Yisrael from the Fiftieth Level of Tumah

Taking the majestic path, we will apply what we have learned to the teaching of Rabbi Nasan Shapira. We learned that Pinchas/Eliyahu warrants the privilege of resolving all unresolved Torah disputes for Yisrael, because he revealed to Yisrael the halachah that had escaped them—that it is permissible for a zealot to kill someone who cohabits with an Aramis. Let us begin by examining the malevolent plan hatched by Bilam harasha in his attempt to assist Balak in bringing about Yisrael's downfall through promiscuity and immorality. It is written (Bamidbar 24, 14): "לכה "לכה "לכה באחרית הימים"—come, I shall advise you what this people will do to your people at the end of days. In his commentary, Rashi cites the Gemara's explanation (Sanhedrin 106a): "אמר להם אלה שונא זימה הוא"—he informed them that the G-d of these people hates promiscuity.

But how does this pertain to the remainder of Bilam's remark: "What this people will do to your people at the end of days"? Once again, let us refer to Rashi: This is an abridged verse. It should read: "I will advise you how to bring about their

**downfall, and,** additionally, **I will tell you how they are destined to harm Moav at the end of days."** Viewed superficially, there is no allusion here to Bilam's malevolent plan to seduce Yisrael with promiscuity.

To explain the matter, let us refer to a passuk related to Yisrael's exodus from Mitzrayim (Shemos 12, 39): "הלא יכלו להתמהמה"—because they could not delay. Our sacred sefarim explain in the name of the Arizal the reason "they could not delay." In the siddur of the Arizal (Haggadah shel Pesach), he explains that Bnei Yisrael had sunk to the forty-ninth level of tumah in Mitzrayim. Had they remained there any longer, they would have sunk to the fiftieth level of tumah, and they would never have been able to leave. Therefore, they had to leave Mitzrayim immediately.

As to why it would have been impossible to extricate them from the fiftieth level of tumah, let us refer to the Shela hakadosh (Maseches Pesachim). It is written (Koheles 7, 14): אוה לעומת זה —G-d has made the one in accordance with the other. So, to extricate someone from a certain level of tumah requires someone from the corresponding level of kedushah. Now, since Moshe Rabeinu had only attained the forty-ninth level of "binah," he could only extricate Yisrael from the forty-ninth level of tumah. Had they fallen to the fiftieth level of tumah, however, he would not have been able to do so.

Now, it is incumbent upon us to clarify the nature of the fiftieth level of tumah—the level of tumah that would have prevented Yisrael from ever leaving Mitzrayim. It appears that we can find an answer in the Midrash (V.R. 32, 5): "ייוסף ירד למצרים (ערוה, ונגדרו ישראל בזכותו. אמר רבי חייא בר אבא, כדאי היה גדור Yosef descended to Egypt and safeguarded himself from immorality; in his merit, Yisrael also safeguarded themselves from immorality. Rabbi Chiya bar Abba said: On account of this alone, Yisrael deserved to be redeemed. It is apparent from the Midrash that the prohibition of immorality and promiscuity is the fiftieth level of tumah. Seeing as Yisrael refrained from promiscuity and did not fall to the fiftieth level of tumah, they deserved to be redeemed from Mitzrayim.

### Bilam Devised a Plan Causing Yisrael to Fall to the Fiftieth Level of Tumah

Now, we know that our blessed sages equated Bilam's power of tumah with Moshe Rabeinu's power of kedushah. In the Sifri on parshas V'Zos HaBerachah, we find the following





elucidation related to the passuk (Devarim 34, 10): "ולא קם נביא 10;" עוד בישראל כמשה, בישראל לא קם, אבל באומות העולם קם, ואיזה זה בלעם בן
"never again has there arisen in Yisrael a prophet like Moshe"; however, among the other nations of the world one has arisen. Who is that? Bilam ben Beor. Since Moshe Rabeinu only attained the forty-ninth level of "binah," it would stand to reason that Bilam's prowess in the realm of tumah only reached the forty-ninth level, as well.

Accordingly, Bilam foresaw via his power of nevuah that HKB"H would reveal the "sha'ar hanun" to Yisrael le'asid la'vo, in keeping with the notion of: "תורה חדשה מאתי תצא"—a new Torah will come forth from Me. Thus, he realized that this would enable Yisrael to vanquish the klipah of Moav and terminate its existence. This is alluded to by the name Moav. For, the gematria of מוא"ב is 49, alluding to the fact that their power is limited to the forty-ninth level of tumah. Therefore, when Yisrael attain the fiftieth level of kedushah, they will be able to rise above them and vanquish them.

We can now explain Bilam's advice to Balak: "Come, I shall advise you how to prevent what this people will do to your people at the end of days." When they attain the fiftieth level of "binah," they will terminate your existence. Therefore, you must cause their downfall by utilizing the fiftieth level of tumah; this will prevent them from achieving the fiftieth level of kedushah. To

accomplish this feat, our blessed sages explain that Bilam informed Balak that "the G-d of this people despises promiscuity." For, as we have learned, the prohibition of immorality and promiscuity represents the "sha'ar hanun" of tumah.

We now have cause to rejoice; for, we have achieved a better understanding of Rabbi Nasan Shapira's fantastic insight. Pinchas, who is Eliyahu, as a reward for his zealous act, will have the privilege of resolving for Yisrael all of the unresolved issues and difficulties in the Torah le'asid la'vo. He will do so by attaining the "sha'ar hanun." Thus, he will amend and complete the deficient term "תיקור" by adding the final nun to it—resulting in "תיקור".

As we have explained, he was rewarded for having recalled the pertinent halachah that the rest of Yisrael had forgotten: "בבועל ארמית קנאין פוגעין בו"—zealots may kill one who cohabits with an Aramis. His action prevented the rest of Yisrael from following the example of Zimri ben Salu, who fell prey to promiscuity. Thus, he saved them from falling to the fiftieth level of tumah. Therefore, "midah k'neged midah," he will be privileged to learn the "sha'ar hanun" of kedushah from Moshe Rabeinu and then teach it to all of Yisrael. This is the promise HKB"H made to Moshe with the words: "ההיה לך לפה" wiftly, in our times! Amen.



SY (EON SY (EON SY (EON SY )EON SY (EON SY (E

Our thanks and blessings are given to those who donated for the publication of our weekly dvar Torah for the merit of אהינו בני ישראל

Family Madeb for the Refuah Shelimah of Lea bat Virgini

Arthur & Randi Luxenberg לזכות of their wonderfull parents, children and grandson

To receive the mamarim by email: mamarim@shvileipinchas.com





PARSHAS PINCHOS

To sponsor or dedicate this publication, please call the Areivim office: 845-371-2760 or email info@areivim.com

EMERGENCY HOTLINE Dial: 845-371-2760 or Text: 914-490-8129 and type the word "EMERGENCY"

845-371-2760

INFO@AREIVIM.COM

WWW.AREIVIM.COM

To subscribe to the Weekly Email, please email info@areivim.com and enter "Subscribe" into the subject line.

Please go to www.TorahAnytime.com to listen to Rabbi Shmuel Gluck, and other popular speakers, on TorahAnytime.

#### By Rabbi Shmuel Gluck

ashem instructed Moshe Rabbeinu to appoint Yehoshua as his successor. Moshe does so in front of Eliezer & Zekainim. Why did he do so if it was not a part of Hashem's instructions?

The Malbim explains, Koch Hi Darko Shel Moshe, Shelo La'asos Dovor B'li Atzas Ho'om Vhazikeinim. That was Moshe Rabbeinu's practice: not to do anything without the advice of the people and the leaders. In truth, he was not asking them advice, as Hashem didn't give Moshe Rabbeinu a choice. Nevertheless, he was giving them the respect to be a part of the decision process.

Some people tell me that there is something wrong, and possibly dangerous, to give decision making rights to those "under" them. In truth, it is easier to expect others to respect people's decision when they are shown respect by discussing it with them. I learned this lesson from the following Gemorro.

When R. Elozor Ben Azaria was asked to accept the position of Nosi, he responded that he has to ask his wife. He asked her and she advised him to decline the offer. Nevertheless, he accepted the position. Why did he do this?

Spouses, like everyone else, want the respect of being spoken to, even if they are aware that it is not their area of expertise. R. Elozor ben Azaria gave her the respect and then made his independent decision.

This message presents a different perspective than is found in many homes. It is worth considering a change in approach. Parents, and anyone in a position of authority, should be aware that making individual changes can often cause damage, unless the accompanying areas change consistently with this change. It may be best to ask a Mechanech how to slowly and effectively evolve into a more effective person.

### When Happiness is Dependent on Something (or Someone)

By Rabbi Shmuel Gluck

often speak to two people with identical lives. Sometimes they are married to each other, other times they are complete strangers. One describes to me how they have great children, the other tells me how disappointed they are with theirs. One has enough income, the other does not. Most importantly, one is happy and upbeat, the other is unhappy, with little hope that his or her life will improve. There are several reasons for this scenario. In this article, I want to describe one of them.

I recently spoke to a woman who told me she was in a "good place" because she finally found a cleaning lady. I explained to her that it is risky

to believe, and articulate, that she is in a good place because of something "outside" of herself. When people believe that they are in a good place because of something that happened or didn't happen, they place themselves at risk of being in a bad place without notice. That is because they have staked their happiness on something for which they will never have control. The next week, her cleaning lady left her.

"Instead of seeing their success to be the result of their overall day, their happiness becomes hostage to a single event..."

I find the thought that my happiness may be dependent on a ride, a loan, or a smile from a friend, to be an unbearable way to live. That would mean that I am in the hands of dozens of people and "happenings", many of whom don't even know who I am, or have no interest in my wellbeing, such as the person who Davens at the other end of the Shul, or my mailman.

In addition to the challenge of living a life in which their happiness is out of their control, people become accustomed to looking outwards,

instead of inwards, to be happy. The result is that they stop trying to improve their lives. In the least, they look for shortcuts. They can ignore some of their obligations because, "Today is good. I received the package in the mail". They may also say, "Nothing I do will matter because I didn't receive my package today".

Instead of seeing themselves as the center of their world, they see themselves as being surrounded by multiple people and objects who are expected to serve them in various capacities. In addition, relying on others for their wellbeing distorts their point system. Instead of seeing their success to be the result of their overall day, their happiness

becomes hostage to a single event, one which, logically, should not represent more than a few percentage points of their day.

The need for external resources to make people happy takes over people's lives in multiple areas. Here are some of them.

1) Many people define happiness based on

money and what it can buy them. That perspective is not the same as realizing that money is a necessary component of a successful life. Some people feel that the absence of privileges, such as vacationing in Florida for the winter or owning a specific car, makes it impossible to be happy. (Someone actually made this exact argument to me.) When I speak to some people obsessed with money, they can't understand how others are unable to recognize how money controls their ability to be happy.

2) Some people believe that their ability to act responsibly is dependent





on something other than their personal discipline. A friend told me that he can't be expected to keep a schedule (e.g. wake up at a normal time) until he has a job. He sincerely meant it. As soon as he found a job, he became accountable to a responsible schedule even on the days that he wasn't working. What he was conveying to me is more than, "I have no reason to wake up". He was explaining to me that as hard as he tries, it is not about him. He needs a schedule to keep his morning commitments. What will happen to him if he is between jobs? How can a person feel so "small" that outside events can control his ability to make decisions for himself?

3) Many people can't feel good about themselves unless they are wearing certain clothes, makeup, etc. Again, that's different than wanting to feel "put together" or attractive. Some people have given up many opportunities because they did not have a chance to dress up nicely, even when the opportunity was not at all connected with their appearance. They are hostages to the illusion that they are "no one" without the external, non-defining, presentation of themselves as properly as possible. I have seen many people who, as their confidence increased, their attention to clothing diminished.

Initially, when people believe that their happiness and success are dependent on outside sources, it relieves them from a portion of their daily pressure. Therefore, they begin to rely on other external things. Initially, they are selective, picking from areas which they believe will work out. But that only lasts for a short period of time.

Eventually, too many things matter; too many things control their fate. Today will be a good day because of the weather, because

it's Friday, or because they are expecting a package in the mail. While that seems harmless, they have "sold" themselves and, eventually, their savior becomes their devil. The day becomes too humid or the package contained the wrong product. Relying on so many external factors to keep them happy and only requiring one of them to misfunction, they are doomed to unhappiness.

People should appreciate that even in areas that truly matter, they are not as life-altering as some people's reactions make them seem. It does negatively impact children and their families if one child misbehaves, but it does not matter as much as some people believe. The same is true if someone catches a cold, misses a meal, or makes a mess of their clothing. It also does not matter in the long term if people get less sleep than they preferred, or lie down with their children at bedtime for a much longer amount of time than they had hoped.

I have found that when removing the emotional component of most events, almost nothing which at that moment seemed to matter significantly, matters at all when considered several days later. The difficult part is convincing people to appreciate this fact while they are experiencing the feeling that their life is out of their control.

Happiness and success will always be dependent on perspective. Sometimes, the luckiest people beome complainers, finding one aspect of their life for which they feel helpless and then magnifying its effect on the rest of their life. Those with constant challenges are upbeat, constantly focusing on the good and how they can take control of the events that take place around them.

### Story from "Torah Tavlin" By Rabbi Dovid Hoffman

ashem told Moshe to appoint Yehoshua bin Nun to become his successor. The Rambam in Mishne Torah asks why specifically Yehoshua merited to be selected. There were other more qualified candidates, like Elazar and Pinchos, who surpassed him in their intellectual acuity. The Rambam answers that although Yehoshua, Pinchos, and Elazar were all students of Moshe, Yehoshua was the "תלמיד נאמן", his most faithful disciple. He ministered to Moshe, followed him everywhere and scrutinized his every action. About him, Chazal say, "מלימודה ' personally attending a Torah scholar is greater than studying itself. This is why Yehoshua merited to inherit the mantle of leadership from Moshe.

One of the most intellectually stimulating works of Talmudic novellae is the renowned "Birchas Shmuel" which is a collection of the chiddushei Torah delivered by the great Rosh Yeshivah, R' Boruch Ber Lebowitz zt"l, of Kamenitz. In the world of the Yeshivos, the Birchas Shmuel is a sefer that ranks on the highest level of Lomdus (deep analytical comprehension) and to master the words of R' Boruch Ber is to attain a deep and penetrating understanding of a sugya.

R' Yaakov Galinsky zt"l recounted the following story of how the chiddushei Torah of R' Boruch Ber came to be written in the form of a sefer. When R' Boruch Ber had organized his novellae and wished to have them printed, he decided to call one of his closest disciples, R' Yonah Karpilov zt"l Hy"d (author of Yonas Ileim) to put them down properly on paper and have them printed. At the time, R' Yonah Minsker (as he was commonly known) was a student learning in the Mir Yeshivah. During this period, the lions of the Torah world were studying in the Mir, including R' Chaim Shmuelevitz zt"l, R' Aryeh Leib Malin zt"l, R' Yechiel Michel Feinstein zt"l, R' Yechiel Michel Schlesinger zt"l and R' Shlomo Chomsker zt"l Hy"d, among others. R' Yonah had been a student of R' Boruch Ber in Kamenitz - in fact, he was considered the preeminent student of R' Boruch Ber, and most probably one of the few disciples who truly understood the deep and incisive chiddushim of his rebbi which flew above the heads of most others.

Now, as R' Boruch Ber wished to print his words of Torah, he could think of no better individual to handle this monumental task than R' Yonah.

As tremendous as he was in learning, he was also quite a capable writer - a person with the uncanny ability of elucidating concepts clearly and brilliantly, so that anyone who reads his words, can comprehend the material in a simple and easy fashion. R' Boruch Ber recognized the need to make his words clear

and definitive, while at the same time not relinquishing one iota of his deep

analytical intent. This was no small challenge and R' Yonah was needed.

 $R^\prime$  Boruch Ber asked one of his students to pen a letter to the Mir, asking  $R^\prime$  Yonah to come to Kamenitz. The talmid faithfully followed his master's directive and wrote the letter on a piece of paper in the name of the Rosh

The very next morning, R' Boruch Ber could be seen walking about searching for the talmid. He finally found him and quickly asked him if he had written the letter to R'Yonah. The student said that he had finished the letter the night before and even addressed it, but he had not yet taken it to the post office to have it properly mailed. R' Boruch Ber sighed in relief and asked the student to give him the letter. He had decided not to send it after all.

The student ran to retrieve the letter but as he handed it to his Rosh Yeshivah, he could not help but inquire as to what had caused him to change his mind. Did he not wish to use R' Yonah Minsker? Why was he asking for the letter back?

R' Boruch Ber nodded and his expression remained stoic. "The truth is that there is no one better than R' Yonah for the task at hand. He would surely do a great job which would benefit the Torah world immensely. However, the thought occurred to me that if I recalled R' Yonah from the Mir, then the present talmidim who are sitting and learning my shiurim will feel bad. Some of these talmidim are brilliant scholars themselves, but if they see me working exclusively with R' Yonah, it will cause them pain and anguish, as if they are not worthy of writing their rebbi's Torah or I don't trust them. For this reason, I have decided not to ask R' Yonah to come and I will work with my present talmidim on the sefer."

At the expense of quality and clarity, R' Boruch Ber's middos would not allow him to possibly cause another Jew pain.







Divrei Torah Inspired by the Torah Commentaries of RAV SHIMSHON RAPHAEL HIRSCH ZT"L

### **Dovid Gurwitz**

#### **Parshas Pinchos**

### Rosh Chodesh Keneged Light and Dark Days

It is a little known fact that *Parshas Pinchos*, besides being the second longest *parsha* in the *Torah*, is also the most-read *parsha* of the *Torah* throughout the year. Why? Every *Rosh Chodesh* - twelve times a year - we read from *Parshas Pinchos*, where the *Rosh Chodesh* offerings are described.

Why is *Parshas Pinchos* always read during or close to the Three Weeks, the period of twenty-two days marking the destruction of *Yerushalayim* and the *Bais Hamikdosh*? Also, why does the *Torah* need to discuss *korbanos* again after an entire *sefer*, *Vayikra*, was devoted to it?

First, let's set the stage for the time we are approaching.

The *Arizal* discusses the first sentence in this week's *parsha*, which mentions a variation of the word *kinah*, anger, three times. *Kinah* has a value of 151, which times three equals 453, the value of *Tammuz*. *Tammuz* is indeed a tough month of anger.

The Sefas Emes explains that the reason why Parshas Pinchos and its description of Rosh Chodesh offerings always comes out during this sad time of year, prior to the Three Weeks, is because by reading about the korbanos now, when we are hopefully thinking about the missing Bais Hamikdosh, it reminds us to try and feel what we are missing in not having a Bais Hamikdosh.

Rav Moshe Shapiro relates from the *Oheiv Yisroel* that some of our masters have calculated that we have twenty-two festivals throughout the year. *Sukkos* is eight days, *Pesach* is seven, and *Shavuos* and *Rosh Hashanah* are one day each. *Yom Kippur* is considered two days, one of feasting and one of fasting. In addition, we have *Shabbos*, *Rosh Chodesh* and *Purim*.

We also have twenty-two days from Rosh Hashanah to Shemini Azteres. In contrast, he says, there are twenty-two dark days during the Bein Hametzarim period.

Rav Shapiro says that the days between *Rosh Hashanah* and *Shemini Atzeres* are days of rectification and rejoicing, *keneged Tisha B'Av*, the day of greatest mourning. He goes on to show how, amazingly, *Rosh Hashanah* was originally supposed to be on the seventeenth of *Tammuz*. Had we accepted the *Torah* properly, we would have gained the eternal life originally given to *Adam*, pre-*cheit*.

Furthermore, had the *meraglim* returned without speaking *lashon hara*, we would have entered *Eretz Yisroel* immediately, instead of receiving the decree of death in the *midbar*.





In essence, the true *Yom Kippur* was supposed to be on *Tisha B'Av*. On *Rosh Hashanah*, while we still celebrate man's creation, we do not celebrate his completion to move ahead with his *tachlis*. Likewise, while we received the *Torah* on *Yom Kippur*, we were not *zoche* to enter *Eretz Yisroel* because of what occurred on *Tisha B'Av*.

Rav Shapiro adds that the root of all this loss is our distortion of the *Alef-Bais*. We see in *Eichah*, which we read on *Tisha B'Av*, that the *Pey* switches the order and comes before the *Ayin*.

We ruined the order and altered our perception of reality to the extent that reality itself became false, and we see what we already decided, not what is there. *Tisha B'Av* mystically refers to the ninth of *Av* - *Av* standing for *Alef-Bais*.

Now we can perhaps understand why Parshas Pinchos is read before the dark twenty-two days.

Rav Shamshon Raphael Hirsch zt''l explains the significance of Rosh Chodesh and chatas offerings.

Man's greatest superiority is that he has free will. If he was not able to sin, then he would not be a man, but rather an animal or an angel. The *korban chatas* atones for his ability to sin.

Rav Hirsch compares it in the language of *Rosh Chodesh*. The glory of the moon growing again to light reveals the wisdom of its Creator, Who has granted the moon the power of temporary darkness.

Every victory we have over *cheit* is atonement for the ability to sin with which *Hashem* made human beings, and every *Rosh Chodesh* is to be taken as a reminder for us to achieve atonement for the work of creation.

Thus, we observe *Yom Kippur Koton* prior to *Rosh Chodesh* as an expression of this understanding. Both the bright of day and the dark of night form one day of life. The ups and downs embodied by *Rosh Chodesh* form the foundation of the entire concept of *Hashem*, the world, and humanity by establishing the idea of new creation out of free-will actions.

To further connect the dots, it is also interesting that *Rosh Hashanah* falls 73 days after *Shivah Assar B'Tammuz*. What is the significance of the number 73?

73 is the numerical value of the word *chochmah*. *Targum Yonason* translates the word *bereishis* as *chochmah*. Rabbi Cutler of Monsey explains that the sum of 1 and 2 and 3 etc., up to 73, equals the value of "*Bereishis barah Elokim eis hashomayim ve'eis haaretz*." We see *Hashem's chochmah* in Creation one step at a time, cumulatively.

Chochmah can be broken into the words koach mah, the power of a question. Questions are also a form of darkness, since, until they are answered, the one who asks them is in a state of uncertainty about the topic in question.

Hashem's chochmah is shown in Bereishis, and in this upcoming 73-day period, from the beginning of the dark twenty-two days until the day of Rosh Hashanah, we can see the twenty-two days of light in Tishrei and grab the additional opportunity to finally fix the mistakes of the Bein Hametzarim period of Tammuz and Av.

Rosh Hashanah has a value of 861 – the same as Bais Hamikdosh. It is interesting that the numbers 1 though 41 add up to 861, and Pinchas is the 41st parsha in the Torah hakadosh!





Parashas Pinchas תשע"ט

#### פנחס בן אלעזר בן אהרן הכהן השיב את חמתי מעל בני ישראל

Pinchas ben Elazar ben Aharon HaKohen turned back My wrath from upon Bnei Yisrael. (25:11)

Rashi explains why the Torah traces Pinchas' ancestry back three generations to Aharon HaKohen. The Shevatim, tribes, were humiliating Pinchas, saying, "Did you see this son of Puti, whose mother's father (reference to Yisro, father-in-law of both Moshe Rabbeinu and Pinchas' father, Elazar HaKohen) fattened calves for idolatry; yet, he killed the Nasi, Prince, of a tribe in Yisrael?" The tribes expressed concern that, translated into simple layman vernacular, questioned whether Pinchas was the "real deal"? Was he sincere in his actions? Taking a purely jaundiced outlook at Pinchas' ancestry, we observe that his grandfather was once an idolater. They were quick to ignore the verity that, after testing all of the pagan gods, Yisro came to the intellectual decision that there was only one G-d, Hashem Yisborach. Yisro then converted, becoming a ger tzedek. Nonetheless, sick people view everything through the toxicity of their negativity. They saw an idol worshipper - they did not bother to look further, because they were satisfied with what they saw. They now had something to say, someone to denigrate; to put down, to destroy. This gave them satisfaction in life.

Indeed, as Horav Binyamin Rabinowitz, zl (quoted by Horav Gamliel Rabinowitz, Shlita), would observe: For some Jews, their kanaus, zealousness, is not the product of pure intentions. They are not motivated by a deep abiding love for the Almighty; thus, they are not sincerely incensed when a flagrant desecration of His Name occurs. They are, by nature, flawed human beings who seek to rabble rouse wherever the opportunity arises. They employ all of their so-called talents and skills, not for the common good, but rather, to maim and to destroy, and they do all of this under the guise of kanaus, zealousness. They are trouble makers who live for strife and contentiousness. These individuals pursue evil in the name of good.

How does one discern whether a person's act of zealousness is sincere or depraved? Rav Gamliel quotes from the saintly Yehudi HaKadosh, zl, m'Peshischa, who teaches that the litmus test for determining the veracity and sincerity of a person's kanaus is to observe how this very same kanai acts when a Jew is in need of a favour, an act of loving-kindness. Does he act with mesiras nefesh, self-sacrifice, to help another Jew, or does he reserve his zealousness for character assassination and destruction? A person who is otherwise the epitome of love for his fellow Jew, who is sincerely pained and aggrieved when his brother commits a transgression, whose compassion for another Jew is even greater than the care he manifests for himself – such a person is a sincere Jew, the "real deal, "an individual who may assume the mantle of kanaus upon himself.

Horav Amram Blau, zl, a close confidante of Horav Yosef Chaim Sonnenfeld, zl, Rav of the Old Yishuv during the challenging times of early twentieth century Yerushalayim, was the primary spokesman for the Eidah Chareidis, which represented the observant community of Yerushalayim. (There were others, but they were broad organisers whose focus was on world Jewry. The Eidah Chareidis was focused on the Holy Land in particular.) He was the consummate kanai who fought valiantly wherever the glory of

Hashem or Judaism (really the same thing) was undermined. Nonetheless, nary a *Shabbos* occurred that his table was not filled with the poor and wretched suffering Jews of Yerushalayim. These were individuals whom no one could tolerate, lepers, whose bodies were covered with boils, producing a noxious odor. No one would have these individuals except for *Rav* Amram, in whose home -- and at whose table -- they were welcome guests.

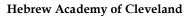
He was not the only one. Many others whose sincere love of Hashem and *all* Jews would, at times, inspire them to battle for the heart of Jewry were loving, compassionate individuals who did not make *chesed* decisions based upon one's level of religious observance, but rather, on his needs. If a Jew is in need, his religious observance is not considered. He is a brother, and one does not turn his back on family. The Jew in need takes pre-eminence over everyone – even family.

### אבינו מת במדבר והוא לא היה בתוך העדה הנועדים על ד'... כי בחטאו מת

Our father died in the wilderness, but he was not among the assembly that was gathering against Hashem... rather he died of his sin. (27:3)

Tzlafchad's daughters conceded that their father died as a consequence of a sin that he had committed. They were not justifying his behaviour. They did, however, underscore that his sin was different than that of Korach's mutineers or the malcontents who complained against Hashem. Ki b'cheto meis, "Rather he died for his sin." It was by "his sin" alone that "he died": V'lo hecheti es acheirim imo, "And he did not cause others to sin with him" (Rashi). Horav Gamliel Rabinowitz, Shlita, derives from Rashi that the only rationale upon which the daughters of Tzlachfad could rely in order to demand their father's inheritance was that he was not a machati es ha'rabim, did not cause others to sin. The fact that he might have been either mechallel Shabbos, desecrated Shabbos, or one of the maapillim, those who were intransigent (This refers to those who, after the meraglim, spies, slandered Eretz Yisrael, and Hashem had spelled out the nation's punishment for their rebellion and unwarranted weeping, decided, on their own and against Moshe Rabbeinu's instructions, to ascend the mountain and battle the pagan nations.) did not disqualify him from bequeathing his inheritance to his daughters. Had he been a machati es ha'rabim, however, it would have been a sin so egregious that it would have disqualified him from inheritance status. The sin of one who causes others to sin is so great that the sinner is not granted the opportunity to perform teshuvah.

Some people sin, and some of these people are not satisfied with their own personal flawed behaviour; they feel it is necessary to include others, to cause others to sin. Not all such people do this with malicious intent, bent on destroying others; rather, due to their personal misbehaviour, others have followed and have themselves, in turn, sinned. It is a *chillul Hashem*, desecration of Hashem's Name. When a distinguished person who should know better errs, defers to his base desires and commits an *aveirah*, sin, unbecoming to anyone – especially someone of his stature, he will invariably cause others to emulate him and follow his profligate behaviour. After all, if it is good for "him," it is good for me. This is a *chillul Hashem* which brings about a *machti es harabim*. It is not his



Dedicated to the memory of Ellis Goldberg z''l publisher and distributor of the Worldwide edition of Peninim





intention to have others follow his way, but it is inevitable. Thus, he is classified as a Yaravam ben Nevat, the king who is the paradigm of evil, who causes others to sin. While Yaravam acted intentionally, the fellow who desecrates Hashem's Name acts selfishly, for reasons of self-gratification, insensitive to the effect his actions will have on others. Their reasons and motivation might vary, but their punishment remains the same, because they cause others to sin.

#### קח לך את יהושע בן נון איש אשר רוח בו וסמכת את ידך עליו

Take to yourself Yehoshua Bin Nun, a man in whom there is spirit, and lay your hand on him. (Bamidbar 27:18)

The Sifri (quoted by Rashi) relates that Moshe Rabbeinu told Yehoshua, Ashrei she'zachisa l'hanhig banav shel Makom, "How fortunate are you to be able to lead G-d's children." The next pasuk, however, seems to imply otherwise. "You shall stand him... and command him before their eyes." Rashi comments that Moshe told Yehoshua that leading Klal Yisrael would not be a "walk in the park." They are a troublesome and uncooperative people and difficult to please. He stressed the importance as he ascended to this leadership position, that he be fully cognisant of the possible pitfalls that he would be likely to encounter. On the one hand, Rashi indicates that Yehoshua should bless his good fortune in having been selected as leader of Hashem's children, and almost in the same breath he is warned to beware of their irascible temperament. How are we to understand this discrepancy?

Horav Shimon Schwab, zl, explains that at Maamad Har Sinai, the Revelation at Har Sinai, in addition to receiving the Torah, Klal Yisrael were inducted as banim laMakom, Hashem's children. While all human beings are created b'tzelem Elokim, in the image of G-d, it is only Klal Yisrael who is infused with the unique kedushah, holiness, described as banim laMakom. As such, it becomes a Torah leader's obligation to look beyond the external Jew and focus on his intrinsic holiness. It is for this reason that Moshe Rabbeinu said to Yehoshua, "How fortunate are you that you have merited leading the children of Hashem. While it is true that (like all leaders) you will encounter among them individuals who will test you with their rebellious spirit, they are children nonetheless and this is to be expected. You should not permit these challenges to deter you, because your entire mission is to reveal their essence and bring out their potential for greatness. This might be a struggle, but it is a worthwhile struggle, because, through your efforts, you will have the merit of unveiling their true character. You will see that beneath the veil of their troublesome tendencies, they are indeed banim laMakom."

Three bachurim, students in Yeshivah Le'tzeirim of Ponovezh, where Horav Michel Yehudah Lefkowitz, zl, was Rosh Yeshivah, engaged in an activity that was inappropriate. When Rav Michel heard about it, he became greatly disturbed and agitated. Nonetheless, he did not react immediately. The next day, he began to cry uncontrollably. The bachurim were shocked. They had never seen their revered Rebbe weep so bitterly. As the sobbing and heaving continued, the boys began to fear for their Rebbe's health. Finally, one bachur mustered up the courage to go up to Rav Michel Yehudah and ask if he should summon a doctor. The Rosh Yeshivah replied, "No. The refuah is in this room."

The comment was greeted with shocked incredulousness. The puzzled bachurim stared at him blankly, not knowing what to say or what to do. The three bachurim who were the cause of the Rosh Yeshivah's sudden "illness" exchanged glances. They were acutely aware of what ailed their Rebbe. All three burst into tears. (They were serious bachurim who had stumbled. It was the first time they had acted in such a manner.) Finally, Rav Michel Yehudah calmed himself sufficiently to continue the shiur. He never spoke of the incident to anyone. The boys involved did not require another talk from him. They had already received a powerful mussar

shmuess, ethical/disciplinary lesson. The Rosh Yeshivah was quite aware with whom he was dealing. These were Hashem's children. They required special treatment.

A Jew is a Jew regardless of the various external shells, comprised of excuses and rationales to justify his errant behaviour, under which he "masquerades" himself. While some blatantly identify their affiliation or lack of observance as a new progressive approach to Judaism in the modern world, others conceal their half-hearted attempt at mixing modernity with some form of religious observance; yet, they are all beneath the façade – Jews. Indeed, *Rav* Schwab was once traveling and sitting opposite a fellow who felt the need to identify himself to the distinguished *Rav*, "I am a 'member of the tribe,' but not much of a Jew. I am actually an atheist." This was his introduction.

Rav Schwab related, "In the middle of the night, this man insisted on sharing with me that he was an atheist." This did not happen once or twice, but three times. Finally, after he informed the Rav for the third time that he did not believe in G-d, the Rav realised that he really wanted attention. Rav Schwab looked at the man and said, "You are an atheist like I am an atheist. You are a Yid with a husk. Within this husk, a Jewish heart, which is calling out to Hashem, is beating. You are hungry and thirsty; you have not received any spiritual nourishment. You must break through that husk and feed that thirst (Rav Schwab on the Parsha)."

We all come across such Jews, crying, begging for attention. While this approach may not be suitable for us all, to ignore these brothers and sisters would be a crime. After all, not only are they *our family*, they all also happen to be Hashem's children.

#### ונתת מהודך עליו

You shall place some of your majesty upon him. (27:20)

Meihodecha; "Some of your majesty," but not all of it. This implies, say Chazal (Bava Basra 75a), that the face of Moshe Rabbeinu was like the sun, and the face of Yehoshua like the moon. Yehoshua was thus a reflection of Moshe – but not an equal. Chazal continue that the Zekeinim, Elders, of that generation (upon seeing Yehoshua in comparison to Moshe) commented, "Woe to that bushah, shame; woe to that chlimah, disgrace." The question is obvious: Why did the Elders make this remark? If the contrast between Moshe and Yehoshua was so apparent (moon versus sun), then the younger members of the "presidium" should also have noted this.

Horav Shlomo Heiman, zl, explains that while the younger members undoubtedly saw that Moshe was greater than Yehoshua, they perceived the contrast in terms of lumens: Moshe's light had greater brilliance than that of Yehoshua. The Zekeinim, however, saw much more than greater light. They perceived very different types of luminaries: the sun and the moon. They are not just simply not the same. Even if one were to take the light of ten moons, it would never compare to the sun, which is a totally dissimilar light.

The Rosh Yeshivah derives from here an important principle: The difference between Torah leaders of previous generations and those of ours (or his) generation is not simply a quantitative difference. It is totally different; there is absolutely no comparison. For example, he quotes the Or Sameach, Horav Meir Simchah of Dvinsk, as having commented that his bekius, encyclopaedic knowledge of Shas, was not less than that of the Ketzos HaChoshen (an earlier gadol, Torah giant), but no one can compare the Rashba (early commentator) of the Or Sameach to the Rashba of the Ketzos. It was a totally different commentary, since these two gedolim understood the Rashba's commentary in totally different – unrelated –- ways.





#### זה האשה אשר תקריבו לד' כבשים בני שנה תמימים שנים ליום עלה תמיד

This is the fire-offering that you are to offer Hashem: Male lambs in their first year, unblemished, two a day, as a continual elevation/burnt-offering. (28:3)

Klal Yisrael was commanded to sacrifice (through the agency of the Kohanim) two unblemished one-year-old lambs as a burnt-offering daily, one in the morning and the second in the afternoon. This was called the Korban Tamid. The Sefer HaChinuch offers a rationale for this mitzvah. It is in order that we be aroused -and thus inspired -- by this mitzvah to remind us to orient all of our hearts and all of our thoughts towards clinging to Hashem. When a person acts/behaves in a specific manner, his nature is aroused in accordance with its involvement in his actions. [In other words, a person becomes what he does. If a person davens daily with feeling, then the davening inspires and moulds him.] As a person's nature is designed such that he requires two meals a day, morning and evening, he is commanded to place his industry and occupation in the involvement of the service of his Creator - two times a day as well. This is so that the service of the servant for himself not be greater than the service that the servant performs for his Master. All of this is in order that the servant not forget his Master and that his spirit be aroused to remember his Master.

The Sefer HaChinuch underscores the importance of remembering Hashem, so that all of our thoughts be focused on clinging to Him. How easy it is to take life and living for granted, almost to expect everything with which we are blessed. We must remember that Hashem's love for us is the result of our serving Him and our consistency in never forgetting the "role" He plays in our lives. When we forget, He "reminds" us. How sad it is when we require His reminder. No greater instance of the Jew's deveikus, clinging, to Hashem was manifest than during the Holocaust. Our ancestors were subject to the most brutal affliction and privation. What kept them going, despite their immense pain and suffering, was their belief in Hashem, their everlasting inexorable clinging to Him.

Horav Matisyahu Solomon, Shlita (cited by Horav Yitzchak Zilberstein, Shlita), quotes a story that he heard from Horav Chaim Shmulevitz, zl, who broke down in tears as he related the story. A Jew who was close to Rav Chaim visited him one day. This Jew had spent five years interned in various concentration/death camps during the Second World War He had witnessed evil at its nadir, unspeakable brutality and cruelty, atrocities against Jews that were perpetrated by human fiends, such that unless one was personally privy to them, he would never believe it possible to be executed by a human being. Rav Chaim asked his friend from where was he able to draw inspiration to survive this terrible epoch in his life spiritually. How was he able to emerge with his emunah, faith in Hashem, intact?

With a shaky voice and a body that trembled when he spoke, the man related his tale of faith: "They took everything from us, leaving us bereft, not only of our material possessions, but also doing everything to divorce us from any relationship with spirituality. We had almost no opportunity to perform *mitzvos*, or to study Torah. Prayer was just about impossible; even reciting a simple blessing was not within our ability, because we had no clear area in the camps where it was appropriate to recite a blessing. [This was all part of the Nazi plan to destroy the Jew's relationship with Hashem. They understood that as long as we maintained our indomitable faith in Hashem, they would never destroy us. A Jew can be broken physically, but his spiritual engine cannot be laid to rest. Our faith in the Almighty is what sets us apart from all other people.]

"There was one area of faith, one *mitzvah* from which our accursed persecutors could not separate us: the moon!"

When the man said this, Rav Chaim looked at him incredulously. He did not understand to what the man was alluding. The man continued:

"We would go out to the forest very early in the morning — before dawn. There we would cut trees and chop wood all day until nightfall. All day, we worked and toiled with back-breaking labour until our reprieve at night. We left our barracks when it was still night and returned "home" when it was again night. We marched back from the forest, single file, each one of us in a perfect straight file. The punishment for deviating from the line was severe. We were bone-weary and famished. We did this day in and day out.

"There were among us Jews who kept track of the date, reckoning the beginning of each month, each new moon. Thus, when we returned to the camp, we looked up at the sky and gazed upon the new moon in order to recite the blessing on the new moon — Kiddush Levanah. Word quickly spread, 'There is a levanah!' At that very moment, amidst the pitch black darkness of the night, the only luminary was the shining moon. We each took the hand of our friend/fellow/next in line in such a manner that the evil oppressors did not notice and we recited the blessing — after which we sang quietly, Tovim meoros she'hara Elokeinu. The monthly fulfilment of this mitzvah kept me going, strengthening and encouraging me for five years of purgatory on earth! Now the Rosh Yeshivah knows my story!"

Rav Zilberstein concludes with a meaningful observation. In one of the commentaries to the Orchos Chaim l'HaRosh, it is stated that, when the Bais Hamikdash was standing and functioning as the place where the Shechinah reposed, Hashem was near to us through its agency. Once the Bais Hamikdash was destroyed, Hashem becomes close to us when we recite Kiddush Levanah.

#### Va'ani Tefillah

#### וקרנו תרום בישועתך

V'Karno tarum b'Yeshuosecha.

#### And enhance his pride with Your salvation.

As mentioned previously, the horn symbolises glory; thus, it was the medium used to anoint monarchs. The strength of the horn implies the hope for the endurance of the monarchy. This all began when Hashem *blew* the spirit of life into Adam *HaRishon's* body, creating the first entity that could praise Him as the Supreme King of the world. We ask that Hashem blow the Great *Shofar* that will herald our Redemption for which we have waited throughout the millennia. A very beautiful story accompanies this thought.

The Munkatcher Rebbe, zl, had a grandson, Rav David Tzvi, whom he cherished very much. During Elul, the Rebbe would blow shofar after davening, after which his grandson would ask that he blow it again. Just for him. The Rebbe acquiesced to the child's request. On Erev Rosh Hashanah, however, the Rebbe did not blow shofar — neither in shul, nor for his grandson, because Halachah states that we do not blow shofar on Erev Rosh Hashanah. David Tzvi was not accepting this explanation. He wanted to hear the Shofar blast. He lay down on the floor and began crying incessantly until the Rebbe deferred to his tears and blew the shofar.

The next day, Rosh Hashanah, the Rebbe customarily spoke to the Kahal, congregation, prior to Tekias Shofar. This time was different. "Ribbono Shel Olam!" he began. "I am not suitable to give mussar, rebuke/inspiration, to the people, because I have transgressed a Halachah in the Shulchan Aruch. I blew shofar for my dear grandson on Erev Rosh Hashanah. Why did I do it? Because my grandson lay on the floor crying, pleading with me to blow the shofar. I could not stand to see his pain.

"Hashem Yisborach, it is close to 2000 years that Your children have been lying on the floor, crying in pain, pleading with You to blow just one blast of the Shofar – for our Redemption."

Teka b'Shofar Gadol l'cheiruseinu!





# inder Torah

### **Parashas Pinchas**

### Mourning the Beis HaMikdash

During these three weeks, we mourn

the many tragedies that have befallen the Jewish People; first and foremost, the loss of the Beis HaMikdash. A mourner is sad because he has experienced a loss. In order for us to mourn, we have to realize what we have lost. The Gemora in Sukkah 51b says, "One who has not seen the Beis HaMikdash has never seen a majestic building." Let us try to recall the most magnificent building we have ever seen.

The Beis HaMikdash was infinitely more beautiful. It was much more than an awesome structure. It was the focal point of a whole different world.

യയ 🛞 ജ

 ${}^{\mbox{\tiny \tiny CC}}$ ome children, it is almost Pesach. Hurry and pack up, we are going to Yerushalaim to the Beis HaMikdash!"

"But I will miss my friends Heshy and Yankel."

"Don't worry they will be going too, along with all of our friends, family and neighbors."

"Won't it be crowded there in Yerushalaim?"

"Wait until you get there. You will see one of Hashem's miracles. No matter how many people will come, there will always be room for everyone in Yerushalaim.'

"I see the Beis HaMikdash off in the distance! Look at that, the wind is blowing very strong, and the column of smoke is not moving! What a miracle!"

"When we get closer, you will see a fire that even the heaviest rains cannot extinguish."

"Look, there's Heshy, there's Yankel, and there's Uncle Yosef! What a beautiful sight to see everyone coming to Yerushalaim!"

"Here we are now in the courtyard of the Beis HaMikdash. Everyone is standing crowded together. The next part of the service requires us to lie down. What will we do? Where will we have room? Look at that, a miracle! There is plenty of room for everyone to lie down."

#### Kinderlach . . .

May we all merit to properly mourn the Beis HaMikdash and therefore be present to rejoice in its rebuilding.

### An Attack On The Soul

 ${
m ^{st} H}$ ey Reuven, do you want to come

"Where are you guys going?"

"To see a film."

"No thank you."

"Why not?"

"That's no place for a nice boy. They show all kinds of things on the movie screen which can poison your mind and soul."

"Wow, those are pretty strong words. What are you worried about? Nobody is out to get you. You just pay your money,

go in, and sit down. Nobody bothers you."

"Maybe nobody hurts your body, but they make a terrorist attack on your soul."

03 03 ® 80 80

and smite them" (Bamidbar 25:17). Why? The Midianites sought to destroy us by making us sin. They tricked us into worshipping their idol, Baal Peor. This caused Hashem's anger to flare up against Israel. Twenty four

thousand Jewish souls died. And so, we had to punish the Midianites.

 ${f T}$ he Medrash adds a fascinating insight. Someone who causes a person to sin is worse than one who kills him. The killer can only remove him from this world. However, he still has his portion in the next world. The one who makes him sin, removes him from both worlds. This world is temporary. The next world is forever.

Kinderlach . . .

So many forces are out to get our souls. The technology is almost irresistible. Every new electronic device is a big distraction. How can you think about Hashem when the screen beckons? The newspapers, advertisements, billboards, are all experts at taking you out of reality. Let your eyes see Seforim Kedoshim (Holy Books). Let your ears hear words of Torah and Tefillah. Let your soul live!

### Teshuva

**"A**nd the sons of Korach did not die" (Bamidbar 26:11). Why not? They were part of a rebellion against Moshe Rabbeinu, the Godol HaDor. The pit of gehennom opened to swallow up the rebels. Why did they merit salvation in a high place?

 ${f R}$ ashi answers that they did  $\it teshuva$ (repentance). At the time of the rebellion, their hearts stirred with teshuva. Why did they not confess? The Medrash explains that they were terrified. They saw the fires of gehennom burning all around them. They could not speak. Yet, just a thought of teshuva was enough to save them. And so we see the tremendous power of teshuva. In one moment, they

went from the fires of gehennom to sing-

ing shira to Hashem (Tehillim 44-49).

Kinderlach . . .

Life is full of opportunities for teshuva. Did you take someone's book without permission? Give it back. Did you say some hurtful words to your sister? Apologize. Did you have an argument with your neighbor? Make peace. Did you pray without any kavannah (concentration)? Next time pray with kavannah. Teshuva is not limited to Yom Kippur. It is not only a mitzvah for tsaddikim. Anyone can do teshuva at any time. Don't miss the opportunity.

### **Special Favor**

covenant of peace." (Bamidbar 25:12). These were Hashem's words, informing Moshe that He was forming a covenant with Pinchas ben Elazar ben Aharon Ha-Kohen. The Netziv in his commentary on the Torah entitled Ha'amek Davar points out two levels of fondness between Hashem and Pinchas. Firstly, Hashem formed a bris (covenant) with Pinchas. He has only done this with the most righteous people of all generations, of whom He is most fond, such as the Avos HaKedoshim (our Holy Forefathers). Secondly, Hashem informed Moshe that He was making this bris. Verbal expression of His affection shows how deep it really is.

 $lackbr{1}$  his concept is expressed in Pirkei Avos (3:18). "Israel is dear (to Hashem) for they are called (His) children. As an act of special favor, He let them know that they are called His children. As the verse states, 'You are children to Hashem your G-d' (Devarim 14:1)." We see that Hashem has a special fondness for each and every Jew.

Kinderlach . . .

Hashem loves you. Don't ever forget that. You are very special to Him. Do you see how much Abba and Imma love you? There is nothing that they would not do for you. That is how much Hashem loves you. How do we know that He loves us so much? He expresses it. He tells the world that we are His children. Remember these two things always, kinderlach. One, Hashem loves you. Two, when you love someone, do not hesitate to express it. Watch your relationship bloom with that warm glow of love between people.

All rights reserved to the author ❖ Please direct all inquiries concerning this publication to (02) 585-2216. #1079#





### Bad Sins, and Worse Sins



פינחס בן אלעזר בן אהרן " <u>25:11</u> הכהן השיב את חמתי"

"Pinchos the son of Elazar the son of Aharon Hakohen,

turned back My wrath from upon B'nei Yisroel, when he zealously avenged My vengeance among them." Zimri was Mezaneh with Kozbi, and the Torah tells us that Pinchos acted with zealotry and killed them, thereby saving Klal Yisroel. Zimri was one of many in Klal Yisroel who was Mezaneh. Why did Pinchos wait to take action until Zimri was Mezaneh, while he sat by idly while many others sinned?

חטא חטאה ירושלים, על כן " Eichah 1:8 "Yerushalayim sinned a great sin, she has therefore become a wanderer." There are those who Chas V'sholom sin due to great Ta'avos, desires, they have, and there are those who sin to anger Hakodosh Boruch Hu and not because of Ta'avos. For those who sin to anger Hakodosh Boruch Hu, the Posuk in Yechezkel 20:38 says, "וברותי מכם המרדים והפושעים בי מארץ מגוריהם אוציא אותם ואל אדמת "ישראל לא יבוא, וידעתם כי אני ד" – "I will separate from among you those who rebel and those who transgress against Me. I will take them out of the land of their sojourning, but they will not come to the soil of Israel, and then you will know that I am Hashem." Those who openly seek to transgress against Hashem don't have much of a chance of a rebirth, while one who sins because of Ta'avah, has a chance for rebirth, because for him it is easy to do Teshuva. (קדושת לוי)

" השיב את חמתי מעל בני ישראל בקנאו את בתוכם "The word, בתוכם "From – "From within them" appears to be extra. This story with Pinchos needs to be understood. Prior to Zimri being Mezaneh with Kozbi, there were many amongst Klal Yisroel, who were Mezaneh with the daughters of Moav and Midyan. It was known that the Din is that if one is Mezaneh with an Aramis, a zealot can kill him. If so, why didn't Pinchos kill any of the others who were Mezaneh? Why did he wait to take action until he saw Zimri being Mezaneh? Sanhedrin 44a - Tehillim 106:30 "ויעמד פינחס ויפלל" – "Pinchos stood up and executed judgment." The Loshon of ויפלל teaches us that after Pinchos stabbed Zimri and Kozbi, he brought them while they were still on his sword to the Ohel Moed. He threw them down in front of Hakodosh Boruch Hu and asked, "Because of these 24,000 needed to die in a plague?" What was Pinchos asking? It wasn't only because of them, it was because there were many who were Mezaneh. The ones who were Mezaneh died before this because of their own sins.

We can explain this with a story that happened to a Chochom who was the Rov of a city. He entered the home of a wealthy and powerful Yid on Tisha Ba'av, for it was a matter of Pikuach Nefesh for another Yid. The

Rov saw the wealthy Yid sitting at his table, with his wife and children, and there were numerous dishes of meat in front of them meats that he generally only ate on Shabbos and Yom Tov. He also had on the table very expensive wine. The wealthy man had a cup of wine in his hand, and he drank it in front of the Chochom. The Chochom told him: "Drink and eat with gusto, and enjoy it!" Chochom then proceeded to discuss with the wealthy man about the issue he had come for, and then left. The Chochom's Talmidim said to him: "Our Rebbe; we know that you never use Chanifah (to flatter) on a person, for it is improper. We know that you couldn't rebuke the wealthy person for drinking on Tisha Ba'av, for he would not have listened to you. Not only would he have not listened to you, but he would have become angry with you, and you would have been in danger. You shouldn't have said anything to him. Why did you tell him to enjoy his wine that he was drinking against Halacha on Tisha Ba'av?" The Chochom responded: "I said it to lessen his sin, for I know with certainty that this wealthy man does not drink wine the rest of the year because the doctor warned him that even drinking one cup of the wine will cause much harm to him. Yet on this day of Tisha Ba'av. he is drinking it just to go against Halacha, he is doing it to anger Hashem. He also had meat in front of him which would also cause him harm, and he was planning to eat it. He was going to eat and drink despite the damage it would cause him - he was sinning to make a point that he did not want to listen to Halacha. We know that if one sins just because he wants to go against Hashem, the sin is tenfold worse than one who sins because of his desire for something. Therefore, I blessed him that he should have a desire and enjoy the food and wine so that he should only be sinning because of his desires, and not to anger Hashem."

Pinchos saw with Ruach Hakodesh that there was a great Kitrug against Klal Yisroel for the sin of Zenus, and he saw that they deserved to Chas V'sholom be destroyed. However, he saw an opening for them to be saved, and to say that they were not sinning to anger Hashem, rather they sinned because they were drunk. The Medrash tells us that the daughters of Moav and Midyan tricked them, got them to drink wine, and then Klal Yisroel were Mezaneh. Perhaps one can say that because they were drunk they were considered an O'nes, for they were not in control of themselves. This was a way to bring forth Zechus to Klal Yisroel so that they not be destroyed. Zimri was different then the rest. He was not inebriated at all. He went to Moshe and asked him if it was permitted for him to be with Kozbi. Zimri said that even if Moshe wanted to say that it was prohibited, he had no right to do so, for he married the daughter of Yisro, and therefore, Zimri was

allowed to be with Kozbi. When Pinchos saw this, he utilized the Din that a zealot was allowed to kill Zimri, and killed him. Pinchos took the sword which had speared Zimri and Kozbi, and showed it to the entire Klal Yisroel. All of Klal Yisroel saw what he had done, and they were all quiet. This was a proof that they all agreed that Pinchos had killed Zimri according to the Din. How could they have agreed to it, when they themselves were also Mezaneh? They were Mezaneh while inebriated; they were not doing it against Hashem, rather they were doing it to fulfill their animalistic desires. Though as far as Zimri, they understood he was doing it out of spite, and deserved to be killed. Pinchos acted with great zealotry in front of the entire Klal Yisroel, and by Klal Yisroel all being quiet and agreeing to what he did, this was the opening for Zechus for the rest of Klal Yisroel, that they did not sin in order to go against Hakodosh Boruch Hu. "בתוכם" – The Zechus to save Klal Yisroel was that Pinchos had Zimri and Kozbi dead on his sword, and showed it to all of Klal Yisroel - "amongst them." They all agreed with the act of Pinchos, for they knew that the others who had sinned had done so because they were inebriated and because of their lusting after their desires - not to act against Hakodosh Boruch Hu, or to anger Him. "לא כליתי את בני ישראל בקנאתי – therefore Klal Yisroel were not killed - they were spared from the wrath of Hashem. (עוד יוסף חי)

A diabolical plan had been put in place to get Klal Yisroel. Bilam knew that Hakodosh Boruch Hu hates Zenus, and therefore came up with a plan where Klal Yisroel would be Mezaneh, and this would cause Hakodosh Boruch Hu to become angry with them. Many in Klal Yisroel were Mezaneh, and certainly Hakodosh Boruch Hu was not happy with their actions. However, Klal Yisroel were not seeking to rebel against Hakodosh Boruch Hu. They were tricked into it, became inebriated, and sinned for pleasure. While sinning for pleasure is certainly prohibited, and cannot be condoned in any way, it was not a display of rebellion against Hakodosh Boruch Hu. Zimri was different than the rest. He was not inebriated and went to challenge Moshe. He asked Moshe if he was allowed to be with Kozbi - and that Moshe really had no right to say he was not allowed, for Moshe took Tzipporah, the daughter of Yisro, for a wife. While Zimri's comparison was flawed, for Tzipporah converted and Kozbi didn't, the point was that Zimri was coming to challenge Moshe, and being that Moshe was a true Eved Hashem, it meant that he was challenging Hakodosh Boruch Hu. Pinchos acted with great Mesiras Nefesh for the sake of the Name of Hashem, and to save Klal Yisroel, to act against this great rebellion of Zimri. May we all be Zoche to act with Mesiras Hashem for the sake of Hashem.

For questions, comments, to purchase the Sefer "Parshah Pshetl", or to receive a free weekly Dvar Torah on the Parsha-Please email: ParshaPshetel@gmail.com Thank you, Y. Schechter





### PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

### **PARSHAS PINCHUS**

### PINCHUS, THE FOUR ELEMENTS, AND LONGENTIVITY

לכן אמור הנני נותן לו את בריתי שלום (כה יב)

Pinchus merited to receive the beracha of *Shalom* which the Targum Yonasan describes as him becoming a *malach* who will live forever and will herald in the news of the *geulah*. What is the relationship between *Shalom* and eternal life? The Soforno explains that loss and death come about through combatants of opposites. This is explained further in the Mahari Asad that man is composed of four basic elements אש רוח מים עפר fire wind water and earth. Death occurs when one element overpowers and takes control of the other. For instance water over fire. Harmony amongst the elements where they all work together furthers longevity. By Pinchus Hashem gave him the *beracha* of Shalom which means that all the four elements will share equal status without one being constantly in control over the others. This wholesomeness and working partnership amongst the four elements merit long life.

Rav Chaim Vital writes that these four elements are the basis for all our *middos*. Fire is *middas hadin* and water is *middas hachesed*. When *shalom* is attained within a person, every *middah* becomes flexible, when it should be employed and when not. *Shelaimus* can only be attained if possesses the ability to be in control of his *middos* and smoothly shifts between them when necessary. If one reaches such a level he is considered that he spiritually gave birth to himself. As the *passuk* says הולדות נח נח אלה תולדות נח נח אלה תולדות נח נח איש. It is with this word that the Torah is describing why he gave birth to himself and that is because he was an which is *gematriah* the acronym of the four yesodos איש אובע רוח מים אובע לוח מים אובע לוח

In Noach's ark he housed all the animals, birds, and insects that were destined to live in the future generations after the *Mabbul*. All of the survivors were those who did not propagate outside their species. They were a reflection of Noach's *madraigah* who was the microcosm of the future destiny of man and creation on earth. All those in the ark were not dysfunctional in their *middos* and were not driven by one *middah* which took over all the rest. Yet all these living creatures possessed different *middos* from one another yet they are all lived in the ark in harmony like the future prophecy that the lion and lamb will dwell together.

When we recite *Shmah Yisrael* twice a day we remind ourselves to strive in reaching this goal of unifying all four *middos*. The last two words of the *passuk Shmah Yisrael* is יהו'. The four *yesodos* find their source in the four letters of 'יהו'. The word אחד is split into two words: אחד which means to unify and ד which represents the four *yeshodos*. A Yid's objective is to unify the four primary *middos* into one harmonious working unit.





### PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

This is why the *Shulchan Aruch* begins with the *passuk* (Tehillim 16,8) שויתי יהו' לנגדי תמיד. I equate Hashem before me constantly. We can also interpret this *passuk* to mean is that my goal is to balance and make all my *middos* equal with each other working in harmony for a common goal. This is accomplished by the seeing the four lettered name of Hashem in front of me constantly since it represents the four elements and *middos* and their unification. The *passuk* ends with the words מימינו לא ימוט from Hashem's right hand you will not fall. According to our interpretation we can explain these words to mean that if every *middah* of a person is considered the "right" meaning it is essential and employed when needed, then for sure you will not falter. The problem is when one *middah* takes over the person as a monopoly and doesn't allow the other three to be employed. Four times the word ימין equals אמת. Making every *middah* employed when necessary is the truth.

At the time of the Flood the four *yesodos* became dysfunctional and each one strove to destroy the other. That is why the *tikkun* of this generation appeared in the form of these four elements. The water that drowned humanity was boiling symbolizing the elements of fire and water. The waters of the Flood washed away the earth three cubits deep (Bereishis 6,13 Rashi). Hashem passed a wind on the earth in order to dry up the water from the flood (Bereishis 8,1) making the earth once again habitable by man.

Pinchas who was Aliyahu merited to acquire the treaty of *Shalom* which is the four *yesodos* in complete compatibility and unison with each other. לכן אמור הנני נותן לו את בריתי שלום. Therefore אמור say (Moshe). This hints to the reward of Pinchus the *bris* of *shalom* between the four *middos* in the acronym of אמור.

Shabbos when we receive a *neshamah yesairah*, we can bring harmony to the four *middos*. This is alluded to in the *gematriah* of ארבע יסודות which adds up to יום שבת. These four *middos* correspond to the four *tefillos* of Shabbos. The climax is at *Mincha Shalosh Seudos* when the *nusach* is בארץ the name of Hashem which symbolizes the four elements is felt as one.

GUT SHABBOS

RAV BRAZIL









WE ARE YOUR

# ONE-STOP-SHOP

TO MARKETING SUCCESS



WE ARE A ONE-STOP ADDRESS FOR ALL YOUR MARKETING, GRAPHIC DESIGN, PRINTING & MAILING NEEDS.

We take care of all details from start to finish - under one roof.















MARKETING

DESIGN

PRINT

MAIL



### עלי הדף פפ ד' הערות בעניני תמורה

יש תמורה. א. כ' הרמב"ם סוף הל' תמורה יראה לי טעם התמורה ירדה תורה לסוף מחשבת האדם כו' ואע"פ שהקדיש אפשר שחזר בו ויחליפנו בפחותה ממנה ואם תתן לו רשות להחליף הרע ביפה יחליף היפה ברע ויאמר טוב הוא לפיכך סתם הכתוב בפניו שלא יחליף וקנסו שהוא ותמורתו יהי' קדש ע"ש. וקשה שהרי ביאר רבנו שם פ"ב שחליפין הוא זה מחוללת על זה ותמורה הוא ששניהן קדש וי"ל דכ"ז אחר שהתורה קנסתו ששניהם קדש אז דעתו להקנס וכיון שכבר קנסתו תורה בתמורה שוב א"צ לקנסו בחליפין דכבר יזכר בזה היטב. ב. יל"ע דאיך אפ"ל דהטעם כדי שלא יבא להמיר טוב ברע הא בחילול מצוה להמיר רע בטוב [ואי תמימה בתמימה לא חל בחילול וגם לא לקי כדתנן , לק' כ"ו ב'] ורק בתמורה דלאתפוסי מכוין ולא לאחולי בזה לוקה ויש דין והי' הוא ותמורתו יהי' קדש ועי' לק' כ"ז א' וצ"ע. ג. בתוספתא ריש תמורה (והביאו הרמב"ם) הממיר אפי' בשבת ה"ז תמורה ולוקה. יל"פ דס"ד דהוי כמו רע ברע דמשמע ברש"י לק' כ"ז א' דאין עושין תמורה וה"נ בשבת שניהם אין ראוין להקרבה והא דלא נקט לילה משום דלילה אין מחוסר זמן מיהו ברש"י לק' ט' א' ד"ה נכתוב משמע דממירין רע ברע וצ"ע. ד. כ' החזו"א בבכורות (סכ"ז סק"ח ד"ה וקרא) דנראה דתמורה לא חלה במחשבה ולא ביאר הטעם ואפשר משום דמחשבה רעה אין (טעמא דקרא ס"פ בחקתי ד"ה לא וד"ה ואם וד"ה בתוספתא וד"ה כתב) הקב"ה מצרפה למעשה.

### שו"ת עם רבינו מרן שר התורה שליט"א בדרכי העליה לבן ישיבה

בחור שרוצה ללמוד בסדר שלישי עד מאוחר, אבל על חשבון זה הוא לא יקום לשחרית בישיבה, עד כמה חשוב סדרי הישיבה, על חשבון הלימוד בלילה?

בחור שמציעים לו חברותא חלש יותר, הוא לא רוצה קשה לו עם זה, האם הוא צריך ללמוד עם בחור חלש יותר? **לא מחויב, אבל יכול לעשות איתו טובה.** בחור שרוצה ללמוד לבד, זה ראוי לעשות ככה, ועד כמה? **תלוי לטעם למה לא רוצה,** הוא מספיק יותר, או שהוא חושב שכשהוא לומד לבד אז יש לו פחות ניסיון של ביטול תורה, לדבר דברים בטלים? א טענה.

לבחור יש פנאי בצהריים למה כדאי לו להקדיש את הזמן ללמוד נביא, או עוד בקיאות? מה שהוא רוצה אין שום נפקא מינא.

בחור בבין הזמנים אין לו סדרים, על איזה זמן קרי"ש מן הראוי להקפ<sup>י</sup>ד? **אם הוא יכול הוא צריך להקפיד** על הקרי"ש הראשון שיקפיד? (**סימן בראשו שכן)** על מה להקפיד ללמוד פירוש רש"י על הפרשה, לגמור כל שבוע, או שהוא לא יכול לגמור כל שבוע חלק מהפרשה, ראשונים אחרים על הפרשה, מה העיצה הטובה לבחור? אין שום נפקא מינא העיקר שילמד.

מה אנחנו כמנהלים יכולים לעמוד על בחורים שינצלו מפגעי הזמן, מה אנחנו יכולים לעזור להם להנצל מפגעי הזמן? להתפלל. מן הראוי להקפיד שבחור ילך עם חליפה וכובע ברחוב דווקא או לא להקפיד על זה? אם לא יהיה חילול השם.

היכי דמי חילול השם? שיגידו שבחורי השיבות לא מקפידים. בחור שיכול ללמוד בשניים מקרא או תרגום או רש"י מה עדיף? תרגום, כתוב בגמרא.

בחור שאומר שקשה לו ללמוד עם חברותא, הוא רוצה ללמוד לבד, אם אפשר להרשות לבחור ללמוד לבד, אפילו שכולם לומדים עם חברותות? יכול. כל בחור שרוצה יכול ללמוד לבד? כן, העיקר שילמד.

(שו"ת זה נשאל רבינו בימים האחרונים ע"י מנהלי תלמודי התורה לקראת כנס חיזוק שנערך לתלמידי כתות ח' לקראת כניסתם לישיבה קטנה)

### אם יפה מראה פפ

משנכנס אב ממעטין בשמחה (שו"ע סימן תקנ"א)

אוירת בין המצרים בבית הכנסת לדרמן: זר כי יקלע בימים הסמוכים לתשעה באב, בבית הכנסת חזון איש 'לדרמן' יבחין מהר מאוד בצער השורה על מקדש מעט, מיד ירגיש את השכינה המיללת בתקוה לגאולה, ועל הציפיה והכמיהה לבנין הבית בב"א. כבר בימים שקודמים לתשעה באב ניתן בקלות לראות כמה מצדיקי וותיקי המתפללים שמקנחים דמעה בתפילת העמידה, ולירושלים עירך ברחמים תשוב... בזמני חצות היום רואים בפינת בית הכנסת אי אלו צדיקים שאומרים בכפיפות קומה את תיקון חצות לימים אלו.

לקראת תשעה באב, בלוח המודעות של בית הכנסת כבר נתלים המודעות על זמני התפילות "אם חלילה לא יבנה בית המקדש". בולט במיוחד העובדא, כי גבאי בית הכנסת לא קנו מעולם כסאות נמוכים למתפללי בית הכנסת, שמיועדים לט' באב, הסיבה פשוטה: הלא בודאי מהרה יבנה המקדש, ולמה לטרוח לקנות לזמן כה קצר...

ערב תשעה באב עצמו, מחשיכין את כל התאורה של בית הכנסת ומלבד אורות בודדים פה ושם הכל נראה חשוך ממש, בשנים קודמות היה הדבר כה בולט, עד שזקני בית הכנסת נתקשו בקריאת המגילה והקינות בליל תשעה באב, והיו מביאים עמם נרות קטנים והציתו בהם אש, כדי להאיר על הסידור הקטן שבידם.

עד שקם אחד מחשובי המתפללים, והדפיס חוברת מיוחדת של ערבית עם קינות ליל תשעה באב באותיות מאירות עיניים לרווחת כל המתפללים, וגם רבינו שליט"א עצמו משתמש בזה בליל החורבן.

תפילות תשעה באב ואמירת הקינות: שתיקה בולטת בין המתפללים. הכל אבלים. תפילת שחרית כוותיקין אורכת כשלוש שעות, במהלכה קוראים בתורה ואומרים את כל סדר הקינות בלי שום דילוג, ולאחריה קריאת מגילת איכה מתוך הקלף. כשמסיימת התפילה צועדים בשתיקה לעבר 'בית החיים' בזכרון מאיר.

״דְּבַּק לְשׁוֹן יוֹנֵק אֶל חָכּוֹ בַּצְּמָא עוֹלָלִים שָׁאֲלוּ לֶחֶם פֿרֵשׁ אֵין לָהֶם״ מתייפח בבכי הבעל קורא הוותיק הרה״ג רבי משה בויאר שליט"א. לכל פסוק הוא מתאים ברגש את הניגון המיוחד. וכשהוא מסיים "הָשִׁיבֵנוּ ה' אֵלֶיךּ וְנְשוּבָה חַדֵּשׁ יָמֵינוּ כְּקֶדֶם" נשמע בקולו מעט רוגע, זיק של תקוה שהנה בקרוב ממש, יחדש הקב"ה ימינו כקדם (יש"כ לרבי. מן ה"ו ממתפללי בית הכנסת בעבר, שמסר לנו

### בתמונה:

מראה היכל בית מדרשו של רבינו 'לדרמן' בעת אמירת הקינות. ניתן להבחין בבירור עומדים, אנשים מספר ומאות המתפללים לא נראים בתמונה. הסיבה פשוטה: הם יושבים על הקרקע או על גבי כסאות נמוכים כאבלים, מקוננים להשי"ת שיביא את הגואל בב"א.



ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון:

נדרים פלוס 03-7630585 שלוחה- 1586

קהילות 073-2757000 שלוחה- 4310

ig0533145900@gmail.com 🗷 ליצירת קשר: רבי יהודה הנשיא 52 בני ברק

077-2092005 = 053-3145900 =







ממרן רשכבה"ג שר התורה הגר"ח קניבסקי שליט"א

קארטאגענער ע"ה נלב"ע ר"ח אדר תש"ט ולע"נ בעלה שלא זכה לקבורה הקדוש ר' נפתלי צבי ב"ר משה הי"ד מסר נפשו על קדושת שמו יתברך במחנה אושוויץ בתשעה באב תש"ד תנצב"ד

גיליון מס' 341 פרשת מטות תשע"ט שנה שביעית גליוו זה יוצא לע"ג בריינדל הינדא בת ר' דוד

### מעניני הפרשהפ

"לאסור איסר על נפשו לא יחל דברו ככל היוצא מפיו יעשה" מי שהבטיח לחברו שיבוא לחתונתו האם זה בכלל נדר מצוה? נדר איני יודע. אבל הבטחה, צריך לקיים.

בעת שלמדתי בישיבה בלומזה, התקיימה חתונה של בחור, ולא הייתי הולך לחתונות. ושאלני בחור אחד מדוע לא הלכתי לחתונה עניתי לו שאינני הולך, אבל לחתונה שלך אלך, וכעבור 5 שנים שכבר למד בסלבודקא בא להזמינני לחתונה ולא יכולתי בשום אופן ללכת ובקשתיו היות שהבטחתי לו לבוא ואיני יכול לבוא שימחל לי, ומחל לי. אחרי 20 שנה בא להזמינני לחתונת בנו וזכרתי שלא יכולתי לקיים הבטחתי להשתתף בחתונתו אמרתי לו שלחתונת בנו אבוא והגעתי. (כל משאלותיך)

#### בין המצרים

קטע זה מובא בספר "מציון מכלל יופי" לרבי אביגדור נבנצל שליט"א, ולפני כחמש שנים נכנס ת"ח חשוב והראה לרבינו קטע זה ורבינו פרץ בבכי גדול כשקרא דברים אלו:

בנותן ענין להביא מה דשמעתי מאדמו"ר הגרשז"א זללה"ה, דסיפר בשם איש מהימן מארץ ולא אכל כלום (לימי החג החליף את פרוסת הלחם הקטנה שלו, בתפוח אדמה הונגריה, דבג' שבועות היו מתאספים במקומו לישב על הארץ ולקונן על שריפת האולם והבירה. פרוסת הלחם הקטנה שלו, בתפוח אדמה והיתה הזעקה והבכיה של המון העם עולה עד לרקיע.

ואמר האיש מהימן הנ"ל שגודל הבכי היה באופן כזה שהרגשתו היה שאין יודע אם כשנחרב הבית היו בכיות העם אשר ראו לעיניהם החורבן, כהבכי אשר בכו המון העם במקומו בג' שבועות.

### אס עלי שי"ח פפ

'הפח נשבר ואנחנו נמלטנו'

גל של גניבות פקד לאחרונה את אחד הישיבות החשובות. הגנב, או הגנבים, כך נראה, ידעו היטיב את כל המחבואות של חדרי הפנימיה בה ישנו הבחזרים, והגיעו באישון לילה או בזמנים שאין בחורים ורוקנו וגנבו בסכומים גדולים מאוד.

כל הנסיונות לעלות על הגנבים עלו בתוהו. המצב הגיע עד כדי כך שבחורים חששו להשאיר כל דבר שיש בו מצת ערד.

עד שאחד הבחורים הציע דרך מתוחכמת שתפתור את מכת הגניבות וגם תביא את הגנב החצוף. על עונשו. הוא שיער מהיכן הפירצה בה מגיע הגנב, וטמן לו מלכודת שתגרום לו ליפול כשהוא יעבור שם וכך לא יצליח לבצע את זממו.

ואכן כך אירע, והתוכנית באמת הצליחה מעל המשוער. הגנב הנבזה עשה את דרכו דרך מקום מסוים, ובאמצע, בעוד הוא מטפס ודורך על המדריגה בביטחה, נפל בפתאומיות ארצה עם כמה קרשים שנפלו עליו וחבטו בו בעוז, כל גופו נפצע קשה וכוחות הצלה היו צריכים לפנות אותו לבית

ואכן מכת הגניבות פסקה וכעת, כך נראה, תבוא הרווחה לתלמידי הישיבה והשקט ובטח יהיו מנת תלמידת

בטרם נבוא לגוף הענין, נבהיר, כי לא זו הצורה ולא זו הדרך של בני התורה. בחורי ישיבות לא צריכים להיות עסוקים בנקמות ומכשולות לגנבים, אלא שלפי המצב שהיה, קיבלו הבחורים היתר מרבותיהם לעשות דבר כזה כדי למגר את התופעה שגדלה לממדים מבהילים.

והנה, השבוע התייצב במעונו של רבינו בחור מאותה קבוצה, ושאל אם עשה כראוי. מצד אחד -אמר הבחור, הגנב אינו חף מפשע ומגיע לו עונש גדול, מצד שני, עונשו של גנב הוא לשלם מה שגנב ואילו כאן הוא נפצע קשה בכל גופו וצריך להיות מאושפז עד שיעמוד על רגליו.

רבינו שליט"א הרגיעו בביטחה ואמר לו: כודאי זה מגיע לו, הגנב עשה את זה לעצמו. אדרבה, אתם לא עשיתם לו שום דבר, את עונשו הוא עוד צריך לקבל... מה שהוא לקה זה מה שהוא גרם לעצמו. הוא נפל למלכודת הוא עצמו חפר אותה. אין לכם ממה לחשוש...

בברכת שבת שצום יצחק בוצדשטוצ

תוספת להקדשה השבוע בגליון: הקדוש הצדיק הרב נפתלי צבי קארטאגענער זצוק"ל היה השוחט ומלמד היחיד בעיר רייכנברג קודם המלחמה, ושימש בנאמנות ליהודי העיר. חג פסח אחרון לפני שהנאצים ימ"ש גירשו את היהודים מפראג, ולא נשארו מאפיות יהודיות בעיר, הוא ואשתו הכינו תנור אפיה בביתם כדי להכין מצות לאכילה להיהודים

בהתאמצות גדולה הצליח להבריח זוג תפילין אתו לתוך מחנה ההשמדה, וגם כאשר כמעט לא היה מה לאכול ולהחיות את נפשו, כמעט ולא אכל כלום (לימי החג החליף את פרוסת הלחם הקטנה שלו, בתפוח אדמה קטן רקוב) בימי פסח כדי לא להכשל באיסור חמין, יהי זכרו ברוך.

שבסביבתם.

### ממשיכים להתכונן לבין הזמנים 🐼

כפי שנכתב כאן שבוע שעבר אי"ה לקראת ימי בין הזמנים הבעל"ט, אנו עומדים להוציא "קובץ גליונות" במהדורה מיוחדת. החוברת אי"ה תהיה מורחבת מלאה וגדושה בנושאים שונים: תורה, אגדה, הלכה, בעניני בין הזמנים ועוד.

ידוע מהספרים הק' גודל מעלת יום ט"ו באב המסוגל להרבה דברים ובפרט לזיווגים הגונים, ואנו שמחים להודיע לקוראינו הנאמנים אי"ה, כי נשמח להכניס שמות עם הבקשה ביום המסוגל, בעבור שותפות בסך מאה שקל בלבד להדפסת הקובץ המיוחד.

כשרות מיוחד עבור השותפים כל השמות שיצטברו יוזכרו החל מערב שבת זו ובכל ערב שבת עד לט"ז באב (החל השנה בער"ש) אצל מרן לברכה וישועה שיהיה בקרוב ממש אי"ה.

ואי"ה זכות הפצת התורה וברכת מרן שליט"א תעמוד לכל המסייעים שיזכו למצוא את זיווגם-אבידתם בקרוב ונשמח לשמוע על ישועתם במהרה.

divreysiach+subscribe@googlegroups.com :להצטרפות לרשימת מקבלי הגליון במייל ניתן לשלוח בקשה לכתובת: מרבינו. בייען לתרום ולהקדיש ע"ג הגליון לע"נ, לרפואה ולהצלחה וכד', נשמח לקבל עובדות, הנהגות, ושו"ת מרבינו.



ישראל שהולכת בצניעות על כל טפח שהיא מכסה, כמה היא צריכה להודות להי! כל מצווה שאדם עושה! עכשיו למדנו על בלעם, שזה ראשי תיבות לא מאמין בעצמו. כי הוא לא נהיה סתם בלעם! אם היה מאמין בעצמו הוא לא היה נהיה בלעם הרשע. עשית מצווה! תאמין שהי יתברך עכשיו יש לו תענוג מהמצווה שלך!! אבל הוא לא מאמין בעצמו! ומזה נהיה בלעם הבנאדם, כי הוא לא מאמין **שכל מצווה** שלו איזה נחת רוח יש לקב"ה! ובפרט העניין של תודה והודיה! השירות והתשבחות! כי על כל דבר צריכים להודות, אבל על התודות! על זה צריכים להודות הודיות שלא נגמרות! על שיר! אוהו! כמה שירים צריכים לשיר! כמה צריכים להודות להי! אדם צריד להלחם על האמונה! לא לתת לעצמו בשום פנים ואופן שיכנס לו בלב שרע לו! מה פתאום רע לי! למה רע לי! אם בורא עולם רוצה ככה! תודה! ישתבח שמו! מה שבורא עולם עושה זה מצוין! על מה אתה עצוב? ונגיד שיש לך סיבה מוצדקת על פי השכל של העולם הזה, שבאמת זה דבר רע מאוד מה שקורה איתך. אז טוב, תשים את הסיבה עכשיו בהמתנה, ובא עכשיו תסתכל כמה טוב לך! רק זה שאדם זוכה, מי שעושה שעה התבודדות, יש לזה מספרים!! בא אליי איזה יהודי, אברך מאיזה מקום, מאיזו ישיבה, והוא מספר לי שאשתו עברה חמש ניתוחים, ואני הזדעזעתי! אמרתי לו יאתה לא עושה שעה התבודדות נכון!!י, והוא הסתכל עליי ימה, גילית את אמריקה, ברור שאני לא עושה שעה התבודדותי, ככה הוא הסתכל עליי. אמרתי לי יאתה לא ממתיק דינים!! הבית שלך מלא דינים!י, אמרתי לו יתעצור! תעצור! אל תספר לי עוד עניינים שיש לך בבית! תעצור! יש עליך דינים! אתה לא עושה כל יום תשובה יש עליך דינים!י. אמר לי ילא, אני לומד בכולל...י . אמרתי לו יאני חותם לך, קח פתק עם חתימה שלי, ותביא בשמיים את זה – אל תלמד שעה תורה, ולא משנה מה תוותר עליו, העיקר תעשה שעה כל יום! על אחריותי! תגיד בשמיים שיש לך פסק משלום ארוש, שאני אבטל, כל דבר שתרצה תבטל, העיקר שתעשה שעה כל יום!

איזו מעלה זו, שאדם עושה כל יום חשבון נפש! איזו מעלה!
הוא נקרא בעל תשובה, שהוא עושה כל יום תשובה! אי
אפשר להבין איזו מעלה! למדנו השבוע את הרמביים
הקדוש, זיעייא, הוא כותב שבכל לבבך, יואהבת את הי
אלוקיך בכל לבבךי, שזה פירושו לקבל את הייסורים
באהבה, להגיד תודה על הכל, זו מדרגה רק ליחידים, אז
אמרתי לאחד שלמד איתי, אמרתי לו יודאי שהרמביים
צודק, שזו מדרגה רק ליחידים. והנה רבנו בא, ולקח אנשים
פשוטים כמונו, ולימד אותנו לעשות שעה התבודדות,
ועכשיו בדור הזה, עם שעה התבודדות, הרבה יכולים לזכות

כל יום תמתיק דינים, תעשה תשובה! איך אדם חי בעולם

הזה בלי לעשות תשובה!י.

אז אתה עושה כל יום שעה ואתה לא רוקד כל היום!
כפשוטו! להגיד תודה על מצווה הכי קטנטונת אתה לא
יכול, אתה לא תספיק. אז על דבר שקוראים לו ישעה של
תשובהי!! שהמשנה אומרת שיפה שעה אחת של תשובה
בעולם הזה יותר מכל חיי העולם הבא! אז כל אחד יקנה
לעצמו את השעה התבודדות!

אז אמרתי לאותו אברך, יאולי אתה קצת יותר חכם מרבי נחמן מברסלב, מה אתה אומר! לא! אתה מסכים שרבי נחמן מברסלב הוא קצת יותר חכם, טיפה יותר חכם לא! אז אם הוא כתב שהתבודדות היא מעלה עליונה וגדולה מן הכל, אז יאללה, תטאטא כל דבר ותעשה שעה התבודדות, **כל יום שעה!**י.

אז אתה עושה שעה התבודדות כל יום ולא שמח! אלא אדם היצר הרע מקשה את ליבו לא לשמוח, הוא מקבל מתנות

כאלו והוא לא שמח בהם!! וזו הטענה שלא בירכו בתורה תחילה!! זו הטענה! למה אתה לא שמח כל היום!! עשית מצווה!! לא משנה איזו מצווה! אם עשית שעה! כבר שום תזמורת לא תספיק!

וכותב רי נתן בהמשך שאם אדם ילך עם השכל הזה, תמיד להודות על הטובות שהי עשה איתו, וכמו שלמדנו היום, על ידי זה יתבטלו לו כל הצרות!! יש לך צרה! תגיד יטוב, בא נשים את הצרה בצד, בא נלך עם ההדרכה של ר' נתן, בא נגיד תודות על זה ועל זהי, רי נתן מבטיח שיתבטלו לו כל הצרות!! אין לך זיווג! יהיה לך זיווג! וכוי וכוי! רק שאדם הולך עם שכל! לא מוכן להתבטל להי! והי יודע מה טוב בשבילך! ואתה מחליט ילא! זה טוב בשבילי!י, אז תסבול! אולי הי יודע קצת יותר טוב ממך? איזה בחורה באה אליי, אמרה לי ילא! אני אומרת לך כבוד הרב זה הזיווג שלי!י. אמרתי לה ייאללה, תתקדמי, מה את חושבת שאת בעל שם טוב, מבינה בנשמות, זה הזיווג שלך! זה התאוות שלך! תני להי יתברך להחליט לך מי הזיווג שלך, תתקדמי בחיים! אם תתקעי שמה את לא תתחתני! תתקדמי!י. אני יכול להגיד לכם שיעור רק על הקבלת קהל שלי, איך אנשים חיים בלי אמונה, כל אחד חי עם התאוות שלו. אז תתקדם! תתקדמי! בורא עולם יודע מה טוב בשבילך! תני לו להחליט לך! תלכי עם חיוך! הוא יודע מה טוב לך! אם הייתי הולך עם שכל לא הייתי מתחתן עם אשתי, לא בגלל שיש בה משהו לא טוב,

רק כל אחד, תגיד את האמת, אתה היית מתחתן עם אשתך! מה איתך אתה! היית מתחתן עם אשתך! 😂 לא בגלל שהאישה לא טובה! ח״ו! רק ככה זה, כל הזמן יש ספקות! אולי יהיה ככה, ואולי ככה... – לך בתמימות! תחפש בחורה יראת שמיים, וגמרנו! תגיד לה יאני רוצה ללמוד תורה, את מסכימה! יופי! לעבוד את הי, את מסכימה! יופי! זהו! מתחתנים! ונגמר הסיפור!י, ואדם לא צריך לפחד שיטעה! כי אין מציאות שאדם לא יתחתן עם מי שהיא לא הזיווג שלו! יש השגחה מיוחדת מבורא עולם! אין מציאות שאתה תטעה! אין מציאות! כי על זיווגים יש השגחה פרטית מדויקת ומושלמת! אתה לא יכול להתחתן עם מי שהיא לא הזיווג שלך! לכן תלך בתמימות, הציעו לך בחורה! על מה אתה אומר ילאי! על מה!! תגיד לי סיבה! אה, בגלל שאתה בעל תאוות! אתה פוסל בת ישראל, על מה!! היא רוצה שתלמד בישיבה והכל, מה אתה רוצה עוד? כל בנות ישראל נאות. הכל דמיונות כל השקר החן והבל היופי. כי אישה יפה זה עונש, תתחיל לקנא, שאנשים מסתכלים עליה, ואם היא לא מאה אחוז יפה, אז שיסתכלו כמה שהם רוצים... אבל איזה יפה זה עונש, אישה יפה, מחילה מכל היפות, אם יש פה איזה אישה יפה, אבל לא צבועות, לא היטמבורי, לא יפות של יטמבורי, צבעים פה ושם, יפה כפשוטו, שהוא ברא אותה והוא צייר אותה, זה עונש לקבל כזו אישה... הכי טוב אישה לא יפה, רק יפה במעשים. שאתה לא צריך לקנא בה, שהסתכלו עליה וכוי, וסתם תכנס לדיכאון... כל בנות ישראל יפות, שקר החן והבל היופי, אישה יראת הי היא תתהלל... שהיא צנועה, והתבודדות, ותפילה, שהיא יראת הי! כמה טוב הי!

העליון
במשתו המהורה והקדושה של התידה הקדוש אדונם מוכנו ובכנו נחתן
בו לעליני משתו המרוק הקדושה של התידה הקדוש אדונם מוכנו ובכנו נחתן
בו לעליני משת המרוק הקדוש ברי אודה זואב בן רכי יוואל צבי ע"ה
בו לעליני משת המרון הקדוש ברי אודה זואב בן רכי יוואל צבי ע"ה
בחיל הפרות מעול בת ר. משרי צו"ה. או לעליני משתו שלוה בן מנתה ע"ה
בחיל הנוה שתורה בן להיי השתו בן להפוא שלמה ובילוה של
בחי שכני מי אימה שתורה בן להיי השתו בן להפוא שלמה ובילוה של
יישרים של כד בני ובותי שארה בל בייך ובקלם
בחישונה בתוקיים בתידים בתידים בתידים בתידיה בישתיה.
בעל בלת ובתות: במשתיה בישתיה.
בעל בלת העלון במייול: elitzur424@gmail.com
בן אברהם ע"ה, וכן לעיליו נשמת יוסף חיים



שבגרועים כמה יש לו להודות! ככה כותב ר׳ נתן! שהגרוע שבגרועים כמה יש לו להודות, על כל מצווה שהוא עושה! ואומר ר׳ נתן שאם הוא ילך בדרך הזו – על ידי זה יצא מכל הצרות! ולא סתם ר׳ נתן כותב מ**כל** הצרות!

עכשיו, ר' נתן ילמד אותנו משהו נפלא מאוד. חכמינו הקדושים שאלו בגמרא: "מי האיש החכם ויבן את זאת ואשר דבר פי ה' אליו ויגידה על מה אבדה הארץ נצתה כמדבר מבלי עובר" – על מה אבדה הארץ!! על מה היה חורבן בית המקדש פעמיים! על מה אבדה הארץ!! "ויאמר ה' על עזבם את תורתי ולא שמעו בקולי ולא הלכו בה ופירשו שם [רבותינו ז"ל] שלא ברכו בתורה תחילה".

ור׳ נתן, שואל שאלה שממש מתבקשת: ״והדברים תמוהים כאש התפלאו על זה כל המפרשים ובפרט מה שאמרו שם דבר זה נשאל לחכמים ולנביאים ולא פירשוהו עד שפירשו הקב"ה בעצמו והוא פלאי מה קול הרעש הזה מי לא ידע כל זה שחורבן ביהמ"ק הי' על שעברו על התורה והלא כל התורה מליאה מזה. כי כבר התרה אותם משה רבינו ע"ה בעצמו אם בחוקותי תלכו וכו' ואם לא תשמעו וכו' וכן במקומות הרבה אין מספר אמר להם שאם יעברו על התורה יאבדו מעל הארץ וכו'. וכן כל הנביאים התרו בהם על זה ומה זה שעתה נשאל לכולם על מה אבדה הארץ ולא יכלו לפרשו עד שהש"י בעצמו פירשו על עזבם את תורתי וכו'״ – צריכים שהקב״ה יבוא לפרש לנו על מה אבדה הארץ!! עברו על התורה! מה השאלה?

י...והעיקר שלא הלכו בה שלא בירכו בתורה תחילה שנראה שזה העון שלא ברכו בתורה תחלה גדול מהכל והוא פלא.", לא מובן!

אומר ר׳ נתן: ״אך עיקר הדבר שהש"י שאל לחכמים ולנביאים שיבינו היטב זאת ויגידו על מה אבדה הארץי*י*. פרושו שיבואו לשאול מה הסיבה שגרמה לעם ישראל לפול בעוון כזה נורא, ללכת לעבוד עבודה זרה! מה, יהודי חרדי, כי כולם היו חרדים פעם, איך פתאום הלך לעבוד עבודה זרה! כמו שיש אחד שקוראים לו אפיקורס, שהוא כתב איזה ספר של כפירה, הוא היה סאטמר! איך נהיה שהוא נהיה אפיקורס וכתב ספר אפיקורסות! הוא מספר שם על עצמו, איד התחיל אצלו הכפירה לאט לאט, ובאמת הוא לא מצליח להסביר מה קרה לו שם. ותכף נסביר מה קרה לו, ומה קרה לעם ישראל אז, ומה גורם לאדם לכפור בבורא, כמו שיסביר לנו ר׳ נתן בליקוטי הלכות. אותו אפיקורס רק הסביר שזה לא בא לו בבת אחד, אלא לאט לאט. ונסביר. אז רי נתן הסביר לנו שזו היה רצון הי שחכמים ישאלו יעל מה אבדה הארץ׳ והיינו איך קרה דבר כזה, שאנשים חרדים ילכו לעבוד עבודה זרה, על זה לא ידעו לענות, ביקשו להבין מה הדבר שגרם לעם ישראל דאז ללכת לעבוד עבודה זרה, שיזכו לעשות תשובה, לעצור את זה!

ועכשיו נלמד, ר' נתן יסביר לנו, מה הייתה הבעיה אז, שהיא עדיין נמצאת, וגרמה לעם ישראל ללכת לעבוד עבודה זרה, ועכשיו נזכה לעשות עליה תשובה.

אומר ר׳ נתן: ״עד שפירשו הקב"ה בעצמו על עזבם את תורתי ולא שמעו בקולי ולא הלכו בה היינו שאע"פ שכבר עברו על עבירות חמורות מאד ע"ז וכו' אעפ"כ בפנימיות לבם הי' לבם...״ – אפילו יהודי שנפל בעוון עבודה זרה, בפנימיות ליבו – ״...עדיין בוער להש"י כי

מים רבים לא יוכלו לכבות את האהבה שבין ישראל לאביהם שבשמים ונהרות לא ישטפוה. וע"כ היו צריכים להתגבר עכ"פ לחטוף איזה הלכות ללמוד עכ"פ מעט בכל יום. והם עזבו את תורת לגמרי". וזה מה שסיפר האפיקורס הסאטמר, שבהתחלה הוא רק טיפ-טיפה התחיל לקצר את הפיאות, אבל עדיין התעטף בציצית, עדיין הניח תפילין, עדיין שמר שבת וכוי. אח"כ קיצץ את הזקן, וכוי וכוי, ר"ל. אבל אם היה לו את השכל הזה, היה אומר: "נכון, אז יש לי קצת חולשה עכשיו, נפלתי במה שנפלתי, אבל בכל אופן! בא נשמח בקצת טוב שכן יש לי! שנפלתי, אבל בכל אופן! בא נשמח בקצת טוב שכן יש לי! תודה לך ה" על התפילין, אם אני אחיה עכשיו מליון שנה מני לא אספיק להודות לך על התפילין...", ואז הוא לא היה נופל!

כי הנפילה היא כשאדם לא הולך עם תודה! וזה מה שאמרו לנו חז"ל שבשביל בכיית חינם חרב בית המקדש! הבכיית חינם שעדיין קיימת! עדיין לא הולכים עם התודה! לא שרים להי! לא ברכו בתורה תחילה! שלא הולכים עם העניין של התודה! ברכה זה פירושו הודיה להי! ללכת עם תודות והודיות, ושירות ותשבחות! זה השורש! בשביל זה הקלקול עדיין נמצא! כל אחד שעדיין לא כל היום שמח ורוקד, והוא כל היום הולך עם מחשבה *ייטוב, אני נכשלתי באיזו* עבירה...י, י...לא קמתי מוקדם כמו שרציתי...י, "...**פתחתי את העיניים וקצת הסתכלתי...**", כל אחד מה שעובר עליו, והוא שובר את עצמו, וכל התפילין שלו, כאילו לא שווים כלום, התפילין שהוא הניח בבוקר, והציצית שהוא הולך איתה, כאילו לא שווים שום דבר, זה כלום, זה שום דבר, מליארדים של דולרים שנופלים עליו כל שניה, זה שום דבר בשבילו... הי ישמור... **ואז הוא מתדרדר עוד** יותר עם עצבות, עם הרדיפה עצמית, ומתדרדר עד שמגיע לעבוד עבודה זרה...

תן חיוך! יש לך ירידה רוחנית? מצוין! שים את זה בצד, בא תתחיל להגיד עכשיו תודה על מה שיש לך בגשמיות וברוחניות! בא! זו העבודה! בא תתחיל להגיד תודה!

בנאדם נותן צדקות! הבנאדם עושה חסדים! אי אפשר לספור מה שהבנאדם עושה! כמה טוב אדם עושה! כל אחד ואחד! כמה טוב הוא עושה! השתתפתם איתי בקמפיין ואחד! כמה טוב הוא עושה! השתתפתם איתי בקמפיין מליון 'אש האמונה', בעזרת ה' תשתתפו איתי בקמפיין מליון ליקוטי מוהר"ן, כמה טוב אדם עושה! אתם לא יודעים, אתה השתתפת איתי בקמפיין 'אש האמונה', אתה חושב שנתת כמה שקלים, אתה לא מבין מה זכית! המפעל שלנו מייצר עבודת ה', כמה הפצה! כמה זיכוי הרבים! כמה ספרים! בכמויות! ואתם כולכם שותפים מלאים!

ולכן כל אחד ואחת, ישמחו בטוב מה שזכו וזוכים בעולם הזה! ״...כי בודאי לא נפלו בפעם אחד לנפילות כאלה לעבור על דת לגמרי ולפרוק עול כמו שהי' אז בעת לעבור על דת לגמרי ולפרוק עול כמו שהי' אז בעת החורבן, ובודאי בתחילה עסקו בתורה קצת רק שלא ברכו בתורה תחילה דהיינו שלא נתנו לבם לשמוח בהתורה, ולברך ולהודות ולהלל להש"י בכל עת על החסד הנפלא והנורא הזה שעשה עמנו אשר בחר בנו מכל העמים ונתן לנו את תורתו חמדה גנוזה אשר היא חיינו וכו' וזה כל תקותינו לנצח.״!

אה, אם אתה לא משה רבנו, אתה לא מוכן לשמוח בקצת תורה, בקצת תפילין... דקה תפילין! ברכה אחת שאתה אומר! כל חסד שאישה עושה! כל מה שכל אחד עושה איזה טוב! כשאדם מתחיל לשמוח בטוב שלו הוא עוצר את ההתדרדרות! הוא רואה בעיניים שלו שה' כן אוהב אותו! ומזכה אותו! אבל הוא לא מעריך מצווה שה' יתברך מזכה אותו! אמרת איזה אלף שעות תודה על הפיאות שלך! כל בת



RAMAPOST

אז אדם צריך לדעת – לא מגיע לי כלום, והי לא חייב לי כלום, והכל חסד, שזה פירושו שאני רק צריך להיות אסיר תודה, כל שניה תודה.

אותו יהודי שדיבר איתי עכשיו, לפני איזה חצי שעה, אמרתי לו ימה אתה אומר, אולי תשב להגיד תודה על הכיפה שלך לפחות אלף שעות. אחרי אלף שעות תבוא אליי, טוב? וגם זה בגלל שאין ברירה, אני לא יכול להכביד עליך, להגיד לך מליון שעות, אז עשיתי לך הנחה לאלף שעות, תגיד תודה שיש לי כיפה, אלף שעות. תגמור אלף שעות תבוא אליי, אני אגיד לך על מה להגיד לך עוד תודה, על התפילין עוד איזה אלפיים שעות...? (ביאדם, אז רק אלפיים שעות...?

תגיד תודה!! יש לך את זה ואת זה ואת זה! ואתה בריא,
ואשתך בריאה, והילדים, ויש לך פרנסה! מה לא הולך לך!
לא הולד לד שאיו לד אמונה! זה הדבר היחידי שלא הולד

ואשתך בריאה, והיכדים, ויש כך פרנסה! מה כא הוכך כך! לא הולך לך שאין לך אמונה! זה הדבר היחידי שלא הולך לך! אז תלמד יבגן האמונהי. בדיוק הייתי אתמול בבני ברק, אז עליתי במעלית, עלה

איתי אברך, הצחיק אותי, הוא אומר יואי! כבוד הרב! אני איתי אברך, הצחיק אותי, הוא אומר יואי! כבוד הרב! אני איתך לבד! איזה ניסים!י, אמרתי לו יב״הי ﴿ … אמר לי : ״כבוד הרב! פעם ראשונה שאני פוגש אותך! למדתי בגן האמונה, חזרתי בתשובה, התחתנתי, אני אברך שלוש שנים, והכל מהגן האמונה!״. כי אדם שחי באמונה, הכל כיף לו, מצוין! הכל מצוין! בדיוק! מצוין הכל! הכל מדויק! בדיוק! המצב שלך עכשיו, בשניה הזו זה הטוב ביותר שיכול להיות

לכן מה צריכים לבקש? תן לי אמונה רבונו של עולם! תן לי אמונה שבאמת אתה עושה הכל! ואתה אוהב אותי!

נכון שלא מגיע לך כלום, והי לא חייב לך כלום, והכל חסד! אז עכשיו תתחיל להגיד תודה על החסד שבורא עולם עשה איתך עד היום, שב ותגיד תודה. עכשיו אתה רוצה משהו! תרצה שהי יתן לך אמונה: ייתן לי אמונה רבונו של עולם, שאני אחיה שאתה אוהב אותי! והכל מצוין! ואני בידיים טובות! ישתבח שמך לעד! אני בידיים שלך בורא עולם!יי.

אז אנחנו אוחזים בליקוטי הלכות, שרי נתן תיאר לנו שברוחניות, איך אומרים! על הפנים! על הפנים. בגשמיות! גם כן, על הפני פנים! 😉, כותב רי נתן, שצריך אז, במצב הזה דווקא – "...צריך אז דייקא לבקש ולמצוא הרחבה בתוך מצוקות הצרה וגם לזכור א"ע את כל הטובות ונפלאות שכבר עשה הש"י עמויי – אז דבר ראשון, בא תחפש בתוך הצרה, בא תראה כמה הרחבות, כמה ישועות יש לך בחיים, כמה טוב בנגלה יש לך. וכמובן שאם תרצה להתחזק באמונה, שזה הי עשה הכל, והי יש לו איזה מהלך, אם תרצה, גם במצב הכי גרוע אתה תראה שיש פה איזה מהלך של בורא עולם, לטובתך! וגם, כמובן, כמו שכותב ר*י* נתן, תגיד תודה על כל מה שיש! בסדר, יש לך עכשיו בעיה, בסדר, אבל מה עם כל הטובות, שאתה רואה בעיניים שלך שזה טוב, לדוג׳ אתה נושם, ומדבר, תודה על כל נשימה! כל הזמן שאומרים לי, מה שאומרים יכבוד הרב, שומע!י, אני אומר: ייאה! ברוך הי שאני שומע! תודה שאני רואה!יי, תודה! בא נתחיל להגיד תודה! על כל נשימה! על כל הטובות! ובפרט על הרוחניות, אומר ר׳ נתן, על כל המצוות וכל מה שהוא זוכה: ״...ולזכור א"ע שלא ישאר ממנו ומשום אדם כלום רק מה שחטף בזה העולם איזה טוב מקדושת ישראל ורק זה חלקו מכל עמלו.״, אומר ר׳ נתן שלא ישאר ממך, ולא מכל הבני אדם בעולם כלום לא ישאר, ישאר רק כל מצווה, כל דבר טוב שעשית, כל חסד, כל טיפת לימוד תורה, כל איזה שיעור ששמעת, זה מה שישאר. אז

בא תשב, תתחיל עכשיו להגיד תודה, כמו שאמרתי ליהודי

הזה, אלף שעות תודה על הכיפה, ומה עם ציצית! אולי עוד אלפיים שעות. תפילין של יום אחד! עוד 3000! ואז כשאדם מתחיל לקלוט, כמה תודות הוא חייב לבורא עולם, כמה מתחיל לקלוט, כמה תודות הוא חייב לבורא עולם, כמה צריך להגיד תודה. מה אתה גר ברחוב! ב"ה, תודה רבה לה" שאתה אוכל, תגיד תודה לה" שאתה אוכל. אז זהו! תגידו תודה! ועל המצוות! בנאדם יכול לספור את המצוות שהוא עשה!! אתה יכול לספור נסיעה לאומן בר"ה! אתה יכול לספור לספור דבר כזה!! יש לזה איזה מספר!! יש לזה איזה כיוון לספור דבר כזה!! יש לזה איזה מספר!! יש לזה איזה כיוון של מספר!! אין התחלה של כיוון של מספר!!

בי ומורי רבי לוי יצחק בנדר סיפר לי, שהם קיבלו חלה ביום שישי, וזה היה ממש חידוש! והבן שלו אמר לו: ״אבא, בא נחתוך אותה ונשקול בדיוק במשקל, כי בשבת אי אפשר לשקול, שלא נקבל חתיכה פחות, אפילו שיש מצווה לברך על שלם, אבל אבא, יהיה לי קשה לקבל פחות במשקל״. מים חמים לא היו להם! אבא שלי ע״ה סיפר לי שבזמן מלחמת העולם השניה, שאחי ואחותי באו אליו לחנות שלו, ולא היה לו כסף לתת להם איזה חתיכת לחם, והם בכו ובכו

אנחנו נולדנו לדור של שפע! ורבנו אמר שככה יהיה בדור של המשיח, יהיה דור של שפע, והשפע רק ילך ויגדל, והכל רק ילך ויהיה יותר טוב, ישתבח שמו. כמה אנחנו צריכים להודות להי, ישתבח שמו לעד.

כמה מצוות! כמה שפע! בת ישראל שהולכת בצניעות, היא מקדשת כל שניה שם שמיים ברבים! היא מראה לכולם:
"אני בת של בורא עולם! אני בת מלך אני! הולכת כמו
"אני בת של בורא עולם! אני בת מלך אני! הולכת כמו
נסיכה!", ראיתם פעם מלכות איך הן הולכות! עם כמה
בגדים! כפפות יש להן על הידיים! יש מלכת אנגליה, כמה
שכבות של בגדים יש עליה. למה שלא תלך חשופה! היא
מלכה לא!! שתלך חשופה! ר' יוחנן בגמרא אמר שהבגדים
זה הכבוד של הבנאדם! היופי של הצניעות זה היופי
האמיתי. היופי של הפריצות זה לא יופי זה רק לעורר את
התאוות. מסכנה בת ישראל שאין לה שכל, והולכת
בפריצות... היא לא מבינה מה זה יופי של צניעות! הולכת
בצניעות! אני בת מלך! בת מלך ראויה ללכת מכוסה, ויפה!
כי בגדים צנועים זה היופי! זה הכבוד!

אומר ר׳ נתן: ״...וע"כ צריך כ"א אפי' הגרוע שבגרועים לשמוח בזה מאוד״ – בכל המצוות שהוא עושה – ״...וימלא פיו תהלתו״ – הגרוע שבגרועים! לא מדברים עכשיו על איזה עובד ה׳, הגרוע שבגרועים! - ״...כל היום להודות ולהלל ולשבח וכו' את יוצר בראשית...״ – שקירב אותנו! שזכינו לחטוף איזו מצווה! ללמוד קצת תורה! קצת איזה הלכה! על שאנחנו יודעים את ה׳ יתברך!

ועכשיו תקשיבו טוב מה אומר ר׳ נתן : ״...<mark>ועי"ז בעצמו יצא</mark> מכל הצרות״!

אז בואו נתבונן.

בסדר, עצוב לך? אין בעיה, תעשה רגע יסטופי, שים תמרור עצור, יופי. עכשיו בא, בא נתחיל עכשיו להגיד תודות, בגשמיות, על זה ועל זה, תשב ותתחיל להגיד תודות. אחייכ ברוחניות, תגיד תודות! שב ותגיד תודות! ואומר ר' נתן שעל ידי זה הוא יצא מכל הצרות! אפילו שעכשיו, כמו שר' נתן תיאר לנו, שהאדם נמצא בירידה רוחניות, וגם בגשמיות יש לו צרות, כל אחד לפי העניין שלו, רק נתן אומר לו: "יתעצור! שים עצור! ובא, בא נתחיל עכשיו להסתכל קצת, בעיניים אמיתיות, כמה טוב יש לך בחיים. ותתחיל להגיד תודות על זה ועל זה, בגשמיות. ואחייכ ברוחניות, איפה תספיק! כמה רוחניות יש לך!", ומדברים על הגרוע שבגרועים! לא מדברים על עובד ה', מדברים על הגרוע

RAMAPOST

נא לא לקרוא בשע<mark>ת התעילה וקריאת התורה</mark> / העלון כוקדש לזכותו של כורנו הרב שלום בן יפטה שיחייה וייארייך יפים בבריאות איתנה ער כאה ועשרים שנה

> כותב ר׳ נתן מברסלב, בליקוטי הלכות (הלכות פריקה וטעינה, הלכה ד׳, אות ל״ד): ״כלל הדברים שהאדם צריך להרגיל א"ע להודות ולהלל להש"י תמיד בכל מה שעובר עליו כ"ש בה' אהלל דבר באלקים אהלל דבר בין בטובו בין בעקו[ברע] ח"ו...״, שאדם צריך להרגיל את עצמו להגיד תודה, בכל מצב להגיד תודה.

> "...כשרז"ל. וזהו עצה טובה ונפלאה שאפי' כשהאדם נתרחק מהש"י כמו שנתרחק..." – כי ברור שאדם שהולך לו, פשיטא שהוא יגיד תודה! אלא אפילו כשאדם נתרחק מהי יתברך, בקיצור ברוחניות לא הולך לו, הוא מתרחק מהי. כל אחד, לא משנה איזו ירידה יש לו.

י...וגם בעסקי עוה"ז צר לו מאד בפרנסה ובנים וכו'
כאשר מצוי ברוב העולם...י – או! כי תמיד אנשים רגילים
להגיד: יפעם היה טוב!..', אז ר' נתן מגלה לנו, שגם בזמן
שלו, בערך לפני 200 שנה, שגם אז היה מצוי שרוב העולם
היה צר להם מאוד! שזה יש לו כזה בעיה, וזה יש לו כזה
נסיון, וזה יש לו כזה קושי, וזה יש לו כזה חסרון, וכל הזמן
מתחלפים הנסיונות. אז ר' נתן אמר שגם ברוחניות לא הולך
וגם בגשמיות לא הולך, יש בעיות פה ושם, כמו שמצוי ברוב
העולם.

כי זו המציאות של העולם! שלא הולך! המציאות של איזה עולם! שלא חיים בו באמונה! זה לא משנה איזה דור זה, אם זה הדור שלנו, שכולם אומרים יכבוד הרב! מתי יבוא משיח! כמה צרות!י... – איזה חידוש... כמה צרות... כל החיים היו צרות, בכל דור ודור, רק עכשיו כמה צרות! זו המציאות של העולם תמיד! זו לא מציאות של עכשיו! גם אז היו צועקים: ייואי כמה צרות!!יי. מי שלא חי באמונה – זו המציאות! השוני היחידי – אם אתה מאמין או אתה לא מאמין. ואם אתה מאמין אז אתה אומר על הכל תודה, והחיים שלך יפים, ונתבטלות כל הצרות, כמו שנקרא תיכף. בקיצור החיים יפים. אבל כיוון שהעולם רחוק מהאמונה אז זו המציאות, שאנשים סובלים בעולם הזה. עכשיו פגשתי איזה יהודי. שמספר לי שלא הולד לו. וקשה לו, וצרות. אמרתי לו: ייטוב, אולי תלמד יבגו האמונהי, דבר ראשוןיי, הוא אומר לי ילא! יש לי אמונה!י. והוא כולו בכיינות... אומר לי ילא! אני מאמין!!י, אמרתי לו: ייאם אתה אומר שרע לך, איזה מאמין אתה! מי שמאמין אף פעם לא רע לו, תמיד טוב לו, מה שהי עושה, הוא אומר יזה מה שאתה רוצה הי? מצוין!י, תמיד טוב לויי.

כי הטוב והרע זה בתפיסה שלך! כמו שהסברתי לפני שבועיים שאמרתי לכם שצריכים לעלות מעולם השכל לעולם האמונה. שאדם צריך לצאת מעולם השכל ולעולת לעולם האמונה! כי בעולם השכל באמת הכל רע, בעולם הזה לעולם האמונה! כי בעולם השכל באמת הכל רע, בעולם הזה שנקרא עולם השכל באמת הכל רע, ומי שיגיד שזה טוב הוא פשוט שקרן! מה זה טוב! מה זה טוב שאין לו זיווג!! לא! טוב שהוא חולה!! לא! טוב שאין לו פרנסה!! לא! וכוי, הכל רע! אבל תעלה לעולם האמונה! תעלה! תחיה בעולם האמונה! שיש בורא לעולם! והוא עושה רק טוב! אתה לא מבין, אבל אתה יודע שהי עושה רק טוב! אתה מאמין! תצא מעולם השכל,

שאתה חושב שאתה מבין משהו בעולם הזה, ו<u>תעלה לעולם</u> האמונה!

רי דוד אלקיים שיחיה, פגש איזה מישהו שהיה עשיר מופלג מאוד, בעל עסקים, אבל הי יתברך החליט לתת לו מתנה יותר גדולה, שנפל לו כל מה שהוא בנה. והוא שבור לגמרי, כשנפגש עם רי דוד, צעק לו: "אבל פלוני עשה לי ככה! ואלמוני! תראה מה עשה לי!", בקיצור רק דיבר על אנשים. ורי דוד שאל אותו: "יכבודו מאמין בהי!", אמר לו: "בטח שאני מאמין! מה ז"א!!", שאל אותו רי דוד: "ואיפה הבורא נמצא בכל הסיפור שלך! שמת את הבורא ביבוידםי! בינתיים שמעתי בסיפור שלך רק שמות של אנשים, ובכיינות והאשמות, מה קרה!.."

בקיצור למד איתו שתי דפים ספר שעריו בתודה, במשך שעתיים, למד איתו ממש בעיון. הבנאדם קם מהלימוד, אומר לר׳ דוד: ״הפכת לי את החיים!״. אשתו אח״כ פגשה אותו, הוא מספר שהיא לא הכירה את בעלה! קיבל אמונה! אין! או אמונה או דיכאון! <u>תעלה</u> אין! או אמונה או גהינום! או אמונה או דיכאון! <u>תעלה לעולם האמונה!</u> ואמונה פירושו שהכל טוב! אתה נמצא בידיים של בורא! שהוא אוהב אותך! שהוא עושה הכל לטובתך!

ימצמיח קרן ישועה׳, מה שאנחנו אומרים בתפילה פירושו שהי מכל דבר הוא מצמיח ישועה! גם מדבר שנראה לך רע, בורא עולם מהרע הזה יצמיח לך איזו ישועה! הופך את הכל לטובה! אמונה!

#### <u>לכן אדם צריך לראות להתפלל רק על זה – 'בורא עולם תן</u> לי אמונה! רק לחיות בעולם האמונה!<u>'</u>

העולם הזה זה הגהינום! ככה אדוננו מורנו ורבנו נחמן מברסלב כותב, שהעולם הזה זה הגהינום. אתה רוצה לחיות בעולם הזה! גהינום. **תחיה בעולם האמונה** – שיש בורא לעולם, הוא רואה מה שאתה לא רואה, הוא יודע מה שאתה לא יודע, והוא מתכנן לך **רק טוב!** 

ולהלחם על האמונה: <u>להלחם!</u> לא לתת לשום מחשבה של כפירה להכנס לך בלב!

באה מחשבה ירע לךי! מה פתאום! לא רע לי! טוב מאוד! למה רע לי! <u>אם בורא עולם, זה מה שהוא רוצה, אז זה הכי</u> טוב בשבילי! למה רע לי?׳

הרע זה פירושו שניתקת את זה מהבורא! ואז אדם חי כל

הזמן שהוא לא מרוצה. מה אתה אומר!! אתה לא מרוצה!! תגיש חייו תלונה לשמיים, חייו. וכי מישהו חייב לך משהו! וזה מה שאמרתי לכם, שהשורש של התודה והודיה זה שאדם חי שלא מגיע לו כלום! והי לא חייב לו כלום! והכל חסד! הכל מצוין! נכון, לא מגיע לי כלום, והי לא חייב לי כלום, אבל הי רק אוהב אותי! לא שלא מגיע לי כלום והי לא חייב לי כלום, כי אני במצב קשה, והי לא אוהב אותי – לא!!

הי אוהב אותך אהבה אין סופית!!! והי אוהב אותך אהבה בלי גבול!!! הוא ברא את כל העולם בשבילך! בשבילך!! את כל העולם הזה, עם כל הבני אדם, ברא אותו בשבילך! בשביל להטיב לך, בשביל לתת לך דעת!!



### גן הדעת חידושים לפרשת שבוע

״כַל דַּבַר אַשֶּׁר יַבֹּא בַאֲשׁ, תַּעבִירוּ בַאֲשׁ״ התורה מצווה עלינו בפסוק זה שכל כלי שהיה בשימוש על ידי אש צריך ללבן אותו באש כדי שיפלוט הטומאה שבלע ובכך יוכשר לשימוש ישראל. ולא מספיק לטבול אותו במקווה, צריך להעביר אותו דווקא אש, כי הבליעה נעשתה באש והפליטה צריכה להיות גם היא מכח האש.

וכח האש שיש לאדם הוא כח דיבורו, התלהבת לעבירה, בשביל לתקן את זה תתלהב למצווה. הייתה לך אש זרה, תביא עכשיו אש דקדושה, ובכך הכלי שלך יחזור להיות כשר.

והעניין הוא, שהתורה היא שורש המלכות, היינו כל מלכות שיש בעולם נמשכת מן התורה כמ"ש "בִּי מִלָּכִים יִמִלכוּ", ולכן המלך מצווה להחזיק בחיקו וָקַרָא בוֹ כַּל יָמֵי חַיַּיו" לשאוב ממנה את כח ההנהגה, וההנהגה היא מצד הדיבור, לכן המנהיג נקרא 'דַּבַּר', כי כל הנהגתו של המלך היא בכח דיבורו.

וכשפוגמים באחד מדיבורי התורה, נפגמת המלכות, כי כל מצווה יש לה צירוף אותיות, וכשעוברים על המצווה נחקק צרוף רע בעצמות האדם, בבחינת ״וַתְּהִי עֲוֹנֹתָם חקוקה עַל עַצְמוֹתָם״, היינו שנשאר רושם רע בנפש שמונע ממנו להניע עצמו לתהליכים חיוביים של התחדשות.

ובשביל להוציא את הצירופים הרעים צריכים לעשות וידוי דברים, לספר לה' בפשטות מה שעובר

עלי, ולעשות זאת בכנות לא מתפשרת, בלי כחל וסרק, בלי לייפות ולעדן את הדברים, שעל זה נאמר "כַּל עַצַמוֹתַי תּאַמַרנַה", היינו שהאמירה צריכה להתחיל מהעצמות, מהחלק הכי נמוך שבאדם, כי האדם הוא עור בשר גידים ועצמות, והעצמות מייצגות את החלק הדומם, הנמוך, שגם אותו צריך להביא אדם לגילוי, והוא עושה זאת על ידי הדיבור, וכשהוא מדבר את עצמותיו, היינו את פנימיות דפנימיות מחשבתו, נחרבים כל הצירופים הרעים, וחוזרים האותיות לצירופם המקורי, לצירוף הטוב של התורה, ומוצא אדם את עצמו במשב רוח רענן, עם קלילות שלא הייתה לו תמול שלשום טרם שם את הדברים על השולחו.

זה שאומר הנביא "קְחוּ עִפָּכֶם דְּבָרִים וְשׁוּבוּ אֶל ה"", שזה יסוד התשובה, לקחת דברים ולהביא אותם לבורא עולם, ולהשתדל שהדברים אותם הוא מביא יהיו אמתיים, שיבואו מהעצמות, עד שמכוחם יזכה אדם לענווה, שרואה עין בעין עד כמה הוא חסר אונים מול כל המאווים והתשוקות שלא נותנות לו מנוח.

ומי שרוצה לזכות יותר, טוב מאד אם תהיה לו היכולת להתוודות גם בפני תלמיד חכם, בפני אדם גדול ומבין עניין, שיכול לכוון אותו ולתת לו עצה נבונה מניסיון חייו. וכך עשה יהודה שהתוודה בפני יעקב, וכן עשה עכן שמעל בחרם, שהתוודה בפני יהושע בן נון, ולא הסתפק בוידוי שעשה עכן בינו לבין קונו, כמ"ש "וַיֹּאמֵר יִהוֹשָּׁעַ אֱל עָכָן בִּנִי שִׂים נָא כָבוֹד לַה'

### פנינים חסידות ברסלב

מספרים על אחד מאנשי שלומנו שהיה חולה וכאב לו החולי מאוד, עד שהיה נצרך בכל פעם צעקת אוי אוי, ואמר בצחות למה לי לומר אוי אוי בגניחה ובעצב, אומר אוי אוי בנעימת ניגון ושירה וכך עשה בכל פעם שתכפוהו כאביו עד שנתרפא. (שיש"ק ז- קיא)

אמר ר' אלחנן ספקטור ז"ל לרבי לוי יצחק ז"ל בשם ספרים על לשון התפילה 'וקדושים בכל יום יהללוך סלה", שדייקא הקדושים מחמת שקדושים הם יש בכוחם להלל סלה ואינם מתעייפים מלהלל, כי העייפות בא מחוסר קדושה. (שם ז - קלח)

### א.ב. של החיים

ַהַקּנְאָה הִיא תּוֹצָאָה שֶׁל <mark>כְּפִירָה בְּהַשְׁגָּחָה</mark> פרטית.

מָקּנָאַה לֹא מַרְוִיחַ אַדַם לְעַצְמוֹ כָּלוּם, רַק מַכְּסִיד וּמַכְּסִיד.

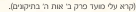
אַלקי יִשׂרָאֵל וִתֵן לוֹ תוֹדָה וִהַגֵּד נָא לִי מֵה עָשִׂיתָ אַל תַּכַחֶד מִמֶּנִי״, כי הווידוי בפני אדם גדול יש בו ערך מוסף, כי הבושה שמפיקים ממנו גדולה יותר, והלא כל מטרת הווידוי היא שיגיע אדם לבושה. כי הבושה היא עיקר התשובה, שהאדם מסכים להפנים שהוא מוגבל, שהוא מועד, ושהוא זקוק לבורא עולם שיציל אותו וירפא נפשו דבר יום ביומו.

### שו"ת של חסד ע"י בית הוראה-חוט של חסד

### הרה"ג ר' ירון אשכנזי שליט"א ר"כ חושן משפט בישיבת "חוט של ח סד" מנהל רוחני ב"קו ההלכה"

### קו ההלכה הספרדי: 3030\* 🕲





- המלמד מוזיקה לתלמידים שאם לא ילמד יפסיד פרנסתו עבור ימים אלו רשאי לנגן עד שבוע שחל בו ת"ב. (חזון עובדיה עמוד קנח בהערות).
- יא. קייטנה לילדים יש להקל להשמיע <mark>מוזיקה וכלי</mark> נגינה אם בלעדיה קשה לנהל את הילדים. (אמת ליעקב עמ' קכד בהגה).
- יב. קלטות סיפורים אף אם משולבים בהם מעט שירים מותר לשומעם בימים אלו. (הליכות שלמה פרק י"א הגה 53).
- יג. בסעודת מצוה הנערכת בימי בין המצ<mark>רים</mark> הספרדים נהגו להקל ולהשמיע שירים המלווים בכלי נגינה. שו"ת חיים שאל (חלק א' סימן כא) והאשכנזים מחמירים בזה, ומכל מקום לכולי עלמא שירה בפה מותרת. מר<mark>ן הרב אלישיב</mark> זצ"ל (תורת המועדים ס"ה אות ג).
- יד. יש מתירים בסעודת של ז' ימי המשתה ריקודים וכלי שיר. ויכול כל אדם להיות שם ולשמוח בשמחתם. חזון עובדיה (עמ' קנג בהערות) ושו"ת משנה הלכות (חלק ו' סימן קט).

### לשמוע אמונה כל יום כל היום קו האמונה 02-6444250

### המנהג שלא לשמוע שירים ומנגינות בימי בין המיצרים

- א. ריקודים ומחולות נאסרו בימי בין המיצרים משום שהם ימי אבל כללי לעם ישראל, כי בי"ז בתמוז הובקעה העיר ירושלים, ונכנסו האויבים והרגו באכזריות טף ונשים מעם ישראל, עד ט' באב שבו שרפו את המקדש. מגן אברהם (סימן תקנ"א סעיף קטן י) והביאו המהר"ח פלאג'י במועד לכל חי (סימו ט' אות י"ח).
- מן הדין היה לנו להמנע מלשמוע נגינות מכלי שיר במשך כל השנה. סוטה (מ״ח עמוד ב׳) וגיטין (ז' עמוד א'). אולם המנהג להקל לשמוע נגינות במשך השנה. המאירי (גיטין ז') וכן פסק בחזון עובדיה (עמ' קנב). אין לו לשמוע נגינות מיום שבעה עשר בתמוז עד לאחר תשעה באב. ואפילו שירים מטייפ וכדומה דינם ככלי זמר לענין זה. (הליכות שלמה פרק י"ד הגה ד'). ויש לאסור לשמוע נגינה אף לילדים מגיל חינוך. אגרות משה (אורח חיים חלק א' סימן כ"א אות ד').
- שירה בפה כשהיא דרך הודאה ובלי כלי נגינה מותרת, וכן להשמיע נעימה בתפילה, וכמו שנאמר "עבדו את ה' בשמחה בואו לפניו ברננה" וכל שכן בשבת. שדי חכוד (פאת השדה מערכת בין המצרים אות י) וחזון עובדיה (עמ' קנב). ויש אומרים שמראש חודש אב ראוי להימנע אף משירה בפה. אור לציון (חלק ג' פרק כ"ה אות ב').
- ד. אף ביום ראש חודש עצמו לא ישמע מנגינות,

- אע"פ שבשר מותר לאכול ביום זה. כן פסק באור לציון (הנ"ל).
- ה. אדם הסובל מדכאון, רשאי לשמוע שירים עד ראש חודש אב. וחולה עצבים מותר לו לשמוע כלי שיר אפילו ביום תשעה באב. כן פסק האור לציון (שם) ומותר לנגן בבתי חולים כדי לשמח את חולים ולחזקם. (הליכות שלמה פרק י"א
- מותר לשמוע זמר כשעושה רק על מנת להפיג בדידות או פחדים. (הליכות שלמה חלק ג' פרק כ"ה
- הנוהג במכונית וכדו' וצריך לשמוע מוזיקה על מנת שלא יירדם רשאי לשמוע, ואין להחמיר בזה דחמירא סכנתא מאיסורא. על פי הב"ח (סי' תקס) ומשנה ברורה (סימן תקס סעיף קטן י"ג).
- ח. מי שזקוק ביותר לעשות התעמלות מטעמי בריאות ולצורך כך צריך לשמוע זמר, בעת הצורך הדבר מותר, בתנאי שאינו עושה לשם הנאה כלל. גליון שמעתתא עמיקתא בשם הגרש"ז אולמן שליט"א על פי דברי המשנה ברורה (הנ"ל).
- ט. השומע כלי זמר בעל כרחו כגון באוטובוס וכדו' אינו עובר איסור ואינו צריך לאטום אזניו שהר<mark>י</mark> אינו מתכוין להנות. מרן הרב חיים קנייבסקי



### סיפור <u>לשולחן שבת</u>

### המראָה שהפכה לִכּווונת

הלם ודממה התפשטו באחת בטרקלין המלכות המפואר שלבש כעת חג לרגל יום הולדתו של מלך מרוקו. האורחים כולם בהו בחוסר אמון בעטיפה הקטנה שהחזיק המלך בידו, ופני המלך עצמו אדמו והחווירו חליפות.

מולו עמד יהודי בגיל העמידה, לבוש בלבוש פשוט אך נקי, שעד עתה העריכו המלך ביותר. היהודי היה לא אחר מאשר רבי חיים בן עטר, בעל 'אור החיים' הקדוש (בתאריך ט"ו בתמוז יום הילולתו) שהגיע ליום הולדתו של מלך מרוקו והושיט לו מתנה: מראָה פשוטה...

בעוד המלך חוכך בדעתו באיזה עונש להעניש את ה'אור החיים' על שהתל בו, ביקש רבי חיים

> בן עטר מן המלך שיביט במראה. המלך הביט במראה ולנגד ניבטו עיניו רחובות העיר עיר רבאט, של הבירה מרוקו שבה היה ארמונו הקבוע. כעת נפש המלך בארמון הקיט יחד עם סגל יועציו ומעט מקורבים.

> > רחובות העיר רבאט התקרבו במהירות לעבר הרחוב

הראשי, ואט אט כיוונה המראה את המלך כבתוך חלום לתוך ארמונו. המלך, באמצעות המראה, צפה בכל חדרי ארמונו המפואר, ראה את המשרתים, השומרים, ואף את המאכלים שהתבשלו בסירי ענק במטבח לצוות העובדים.

ואז החלה המראה להאט את הסחרור הנורא, היא התקרבה בחשאי לחדרה של המלכה... המלכה נותרה בארמון ברבאט עקב סירובה לעקור למנוחה עם המלך, היא טענה שהיא זקוקה לכמה שפחות נסיעות וטלטולים. המלך כיבד את רצונה.

כעת צפה המלך המבועת בחדרה של המלכה מבפנים - למרות שדלת החדר הייתה סגורה ונעולה - עימה בחדר שוהה לא אחר מאשר הווזיר הגדול,

הווזיר שעד עתה נחשב כנאמן למלך, נתגלה במלוא כיעורו כשהוא מנסה לשכנע את המלכה לעשות את רצונו, ואיים עליה שאם לא תסכים הוא יהרוג אותה, ואיש לא ידע מכך לעולם. "הן המלך לא יחשוד בי - נאמן ביתו - ששלחתי ידי בך", סיכם הווזיר החלקלק...

"מה אעשה לנבל?" לחש המלך בשפתיי קפוצות מאימה ומזעם.

"יש בידך אקדח", לחש בשקט רבי חיים בן עטר." "כוון את הנשק לראשו ותירה בו".

המלך לא חשב כלל, ידיו פעלו באינסטינקט מיידי. הוא כיוון את האקדח לראשו של הווזיר וירה ירייה

רועמת. המראַה שבידו התנפצה לאלפי רסיסים והמראַה נמוג. בחדר, מיותר לציין, לא נמצא אף תרמיל של אקדח...

מ ה " עכשיו? ״ תהה המלך באוזני וו אור ' אור 'החיים הקדוש.

"תחזור לארמונך שתחליט,

ם ח

וכשתגיע לעיר הבירה תעצור ברחובה של עיר ותחקור את העוברים והשבים בלא שיֵדעו את זהותך כמלך מרוקו, ותיווכח לדעת שעיניך ראו את האמת לאמיתה והווזיר אכן מת", השיב רבי חיים בשלווה, משל בכל יום קורים מאורעות כאלו מופלאים.

המלך אכן חזר מיד לביתו, הסקרנות, יחד עם כעסו הנורא על הווזיר שהוליכו שולל והתחזה לנאכון - אך בליבו היו שבע תועבות - הטריף את מנוחתו, והוא גמר בדעתו שאין תועלת ב"נופש" כזה.

בבואו לרבאט הבירה נוכח המלך לדעת שלא נפל מדברי ה'אור החיים' ארצה. כולם סיפרו על יד נעלמה שירתה בווזיר ממרחק והפושע בא על עונשו. וקרנו של ה'אור החיים' עלתה מעלה בעיני כל גויי הארץ כאיש אלוקים קדוש.



והתרופה והפתרון והמענה נמצאים אך ורק בתורתנו הקדושה, ורק אצלנו מחזיקי התורה. לכן אנחנו, שטעמנו מטעם הקדושה, אסור לנו לעזוב את אחינו לבדם במערכה ולהחליש את לבם. אלא אנו חייבים לצאת אתם ולעזור להם במלחמה.

מאמר ראש הישיבה

-המשך-

בלבולי אמונה, ועם בעיות בגשמיות וברוחניות;

### מסר למפיץ

אבל אתם, גיבורי החיל, חיילי הקרב של דורנו העוסקים בהפצה - יש כאן בפרשה שלנו מוסר השכל גדול מאוד בשבילכם: צאו להפיץ! שָׁמְרוּ על עצמכם! שָׁמָרוּ על משפחותיכם! אנו חייבים להסתכן ולצאת, אבל עם כל זאת אסור לנו "להתערבב", אסור לנו להיות מושפעים כלפי עצמנו, ואסור לנו להשוף את משפחותינו! נשמור שמירה מעולה ולא נהרוס את מה שבנינו בעמל כה רב. נקנא קנאת ה' ונשמור על עצמנו ועל מבצרינו מכל משמר, ורק עם המודעות הזאת נצא בעצמה אמתית למלחמת אהבת ישראל שבה נאהב את הבריות הרחוקות מתורה ומצוות ונדבר על לבם ונקרבם לתורה.

### חושבים אך ורק על הנפשות

ונוסיף כאן מסר חזק מאוד לכל העוסקים בהפצה: בני גד ובני ראובן כן התכוונו לצאת למלחמה, וכאשר גילו את כוונתם לפני משה רבינו, משה רבינו הסכים ואף אישר, ובסך הכול הם עשו דבר חיובי בזה שהם הרחיבו את גבולי הקדושה והפכו את האדמה הטמאה של חוץ לארץ לאדמה קדושה של ארץ ישראל. אך בכל זאת חז"ל מבקרים אותם על נקודה אחת חשובה: בני גד וראובן הקדימו את הצאן לטף. הצאן זה הממון והטף זה הנפש. וחז"ל מבקרים אותם ואומרים שטעו בזה ש"חסים היו על ממונם יותר מבניהם ובנותיהם, שהקדימו מקניהם לטפם" (רש"י). אבל משה רבינו תיקן אותם ואמר להם: לא נכון, הטף קודם. וגם בזה יש מסר נפלא. הרבה פעמים אדם יוצא להפיץ כשדעתו גם על הממון שירוויח ממכירת ספרים או דיסקים. וזה בסדר גמור, שהרי אסור לתת ספרים בחינם, כי אם האדם המקבל לא משלם - הוא לא מעריך; וגם מבחינה רוחנית הוא לא פודה את המצווה מהקליפות. וטוב מאוד שהמפיץ יתפרנס כדי שיוכל להמשיך ולעסוק בהפצה ולהרחיב את ההפצה. אבל עדיין אסור לעשות מהטפל עיקר ומהאמצעי תכלית. והמחשבה והכוונה הראשונים ועיקריים צריכים להיות אך ורק על הטף שבבית. דהיינו שכאשר יוצאים למלחמת ההפצה. באותם רגעים לא חושבים על הצאן והממון חושבים אך ורק על הנפשות: גם על הנפשות שבבית שאנחנו שומרים עליהן, וגם על הנפשות שבחוץ שאנחנו נלחמים בשבילן. "תן לי הנפש והרכוש קח לך". וכשיוצאים לשם שמיים רק למען הנפשות - סוף הכבוד והשפע לבוא מאליו וזוכים גם לשפע גשמי אך הכוונה היא רק על הנפש.

ויהי רצון שכל יהודי שקורא את המאמר, אם הוא כבר עוסק בהפצה, שיתחזק ביתר עוז, ואם עדיין לא זכה, זה הזמן לקום ולצאת למלחמה למען עם ישראל ולעשות נפשות לה' ולתורתו, והכול על פי דרכה של תורה ומתוך שמירה מעולה על ילדינו ונכסינו הרוחניים.

בברכת שבת שלום ומבורך





### שלום הבית שלי הרב שלום ארוש שליט"א



הסדרה לשלום הבית 052-2240696 ②

### אם גם לכם "בגן השלום" ו-"חכמות נשים" שינה את החיים מתכו אותנו: al5308000@gmail.com

### הולכים למלון

בהמשך למאמר מהשבוע שעבר, זאת יש לדעת גם לצד השני. שכל בעל ואשה צריכים לדעת לא "לרבוץ" בבית של אחרים. כי פעמים רבות אצל נשים - חברה שלה "מארחת" אותה (בעל כורחה), לא נעים לה להגיד לחברה ללכת, ובעל כורחה היא מוציאה את כל כוחה ומבזבזת את כל זמנה על האירוח שנכפה עליה, והילדים מגיעים, ואין אוכל, והכביסה נערמת, והיא עייפה משיחות ארוכות, וכשבעלה בא אין לה סבלנות אליו, והכל בגלל אותה חברה שבאה לבקר ומצאה לה "מלון" בחינם... וגם אם אותה חברה מארחת אותה ברצון ואף משדלת אותה לבוא אליה, היא צריכה להיות חזקה ולא להתפתות לכך.

כל אשה תזכור, שגם אם יש לה צרות ובעיות, והיא זקוקה לתמיכה רגשית ומחפשת אזן קשבת וכו' וכו' - הכול מובן, אבל לא על חשבון אחרים. אל תנסי לפתור את הבעיות שלך על חשבון הרס של בית אחר. תלכי לרב מומחה שיפתור לך את - הבעיות ותמצאי את הפתרון הפנימי, והעיקר להפנות את הכוח לתפילה, שזה יביא באמת את הישועה. אמנם האשה מוצאת איזו נחמה ובריחה מהמציאות הקשה שלה, כשהיא הולכת לאותה חברה, אבל זה לא פותר את הבעיות, ובינתיים היא הורסת בית אחר, שזה בעצמו עוון נורא, שבוודאי לא יוסיף לה נחת מהצרות שלה.

ונזכיר שוב, שלא באנו לאסור ביקור מזדמן פעם בשבוע או בשבועיים. קצת שיחה והתחדשות כל אשה צריכה. אך שיהיה הכול בגבול הטעם הטוב. ומאחר ו"גבול הטעם הטוב" משתנה בין אשה לאשה, נגדיר זאת אנחנו בצורה ברורה: ביקורים נדירים וקצרים - זה גבול הטעם הטוב. כשזה נעשה תדיר ונמשך שעות רבות, זה לא רק עובר את גבול הטעם הטוב, אלא זהו עוון נורא מאד שאי אפשר לשקול אותו, וכל אשה תהיה חכמה לא לעשות כן.

ישנו עוד דבר קטן שמשפיע המון ועוזר מאד בשלום הבית, והוא: קבלת הפנים של האשה לבעלה כאשר הוא נכנס לבית. כשהבעל נכנס לבית, האשה צריכה להאיר לו פנים. וזה לא משנה איזה יום עבר עליה. וכמו כן: הצורה שבה הגבר נכנס לבית. דקה לפני שהוא נכנס לבית, שיסיר מעל עצמו את כל העול היומי, הצרות, הוא הטרדות וישתדל להיכנס במאור פנים לבית.

והאשה שמקבלת את פני בעלה, בוודאי שהיא רוצה לספר לו הכול ולפרק הכול, אבל על זה נאמר: חכמות נשים בנתה ביתה - תשתמשי בשכל שלך. עד עכשיו חיכית עשר שעות. מה יהיה אם תחכי עוד עשר דקות? תקבלי את בעלך בסבר פנים יפות, תשאלי אותו מה שלומו, תציעי לו לשבת לנוח כמה דקות, לשתות משהו, ואחרי כן מה שתגידי לו יתקבל אחרת לגמרי, ואז תספרי לו הכול הכול.

וגם הגבר, אתה אולי רעב וצמא ועייף, אבל דבר ראשון תקשיב למה שיש לאשתך לומר. גם אם היא לא מקבלת את פניך כפי שצריך. הדקות המעטות הללו נותנות הרבה! אין דבר חשוב כמו הכניסה לבית. אפילו שיש לאשה מועקה בלבה, והיא חייבת לפרק את אותה מועקה, ובעלה הוא האוזן הקשבת שלה, שעליו היא יכולה להשליך את כל המשא הכבד שהצטבר אצלה במשך היום, והיא כבר מחכה לבעלה שיבוא הביתה מעיסוקיו, והיא תוכל סוף סוף לספר לו את כל מה שעבר עליה, ואף להטיח בו את כל תלונותיה ואת כל הדברים שהם לה למרת רוח - היא צריכה נקודה קטנה של שליטה עצמית, שלא מצריכה הרבה מאמץ: רק לחכות כמה דקות יותר, ולתת לבעלה להיכנס הביתה בשלום.

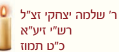
לכן, אף שאנחנו מבינים שגם על האשה עבר מה שעבר, צריך שתמתין קצת עם המשא שהיא רוצה לפרק, ותקדים לבעלה שלום בחיוך, ותיתן לו איזו מלה טובה, כגון שתגיד לו: בא בעלי, תשב, תשתה משהו. אני רוצה מאד לדבר אתך אבל קודם כל תנוח כמה דקות. בטח עבדת קשה וכו'. וכשהיא תיתן לו כח, יהיה לו כח לתת לה כח! והעיקר זה ההתחלה: הכניסה לבית. לא לקפוץ על הבעל עם כל מה שהצטבר בלב. לחכות כמה דקות. לתת לו לנשום. הוא גם בן אדם. וגם להיפך. אם הוא יתן כוח לאשתו בכניסה לבית, הוא לא יודע איזה כוח היא תוכל לתת לו אחרי זה.

### לאורם נלך הילולא דצדיקיא

נולד בשנת ד'ת"ת (1040) בטרוייש שבצרפת ונפטר בשנת ד'תתס"ה. מקום קבורתו לא נודע עד היום. מגדולי חכמי ישראל בכל הדורות וגדול המפרשים של המקרא והתלמוד. בן למשפחה מפוארת המתייחסת לתנא ר' יוחנן הסנדלר ולדוד המלך. את תורתו למד בוורמיזא ובנרבונא (היום . בגרמניה אז צרפת) מפי גאונים גדולים. רש"י למד

בישיבה של "חכמי לותיר" שיסד ר' גרשום מאור הגולה, ועמד בראשה אחריו ר' יעקב בר יקר, שהיה רבו המובהק של רש"י. רש"י קראו מורי הזקן (סוכה ל"ה:), ובכל מקום שהזכיר רבו סתם כוונתו לר"י בר יקר. לאחר פטירת ר' יעקב בר יקר, למד אצל רבי יצחק בר יהודה, ואחר כך למד אצל ר' יצחק הלוי בווירמייזא (ביצה כ"ד: ). ואצל חכמי לותר האחרים. בהיותו כבן עשרים עזב רש"י את ביתו ואת אשת נעוריו וגלה למקום תורה. עסק בתורה מתוך הדחק.

סיפר על עצמו דברים אלה: "בדברים אשר הגיתי לפני מלמדי, כי חסר לחם ועדי לבוש ורחיים על צוארי שמשתי לפניהם". בהיותו כבן כ"ה הקים ישיבה בעיר מולדתו. שמו יצא לתהלה בין גדולי החכמים, ומכל ערי אשכנז וצרפת הריצו אליו גדולי הדור שאלות רבות בתלמוד. גם מוריו הרבו לשבחו ולפארו במכתביהם אליו. ר' יצחק הלוי כתב לרש"י: "אין הדור יתום שאתה שרוי בו וכמוך ירבו בישראל".



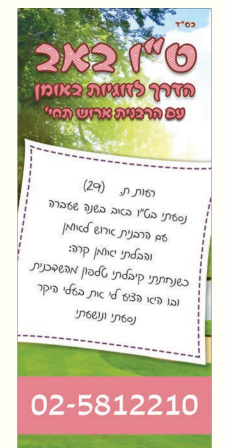
"שפתותיו שמרו דעת ותורה נתבקשה ונתחדשה ונדרשה מפיו, תורת אמת הייתה בפיהו, בשלום ובמישור הלך, והעמיד לעולם רגל שלישי והגדיל תורה והאדיר" (הראב"ן סי' ק"ו דף ל"ו ע"א). חתני רש"י הם רבנו מאיר בן שמואל מרומרוג, ר' יהודה בר נתן, רבינו אפרים, נכדיו, בני רבי מאיר מרומרוג הם רשב"ם [רבי שמואל בן מאיר], רבינו יעקב תם

וריב"ם (רבי יצחק בן מאיר).

פירושי רש"י: רש"י באר את המקרא והתלמוד. פירושי רש"י עלו על כל פירושי המפרשים שחיו לפניו

בעל צדה לדרך אמר עליו בהקדמת ספרו כי: "לפניו לא קם כמוהו מורה דרך ומאיר נתיבות ים התלמוד בפירושו בלשון צח וקצר, ואלמלא הוא נשתכח דרך התלמוד בבלי מישראל". ר' בצלאל אשכנזי בתשובותיו (סי' כ"ח) כתב: "אביהן

ורבן של ישראל היה רש"י ז"ל, הוא המגלה לנו כל סתום, ובלעדיו היה הגמרא כספר החתום". רבינו נחמן מברסלב זיע"א אמר עליו: (שיחות הר"ן רכג.) ענה ואמר רבנו זכרונו לברכה: זה אינך יודע, שרש"י זכרונו לברכה הוא כמו אחיה של התורה הקדושה (תט). כי כל תינוקות של בית רבן וכל ישראל כולם לומדים את התורה שבכתב ושבעל פה עם פרוש רש"י. ומזה מובן עצם גדולת רש"י, זכרונו לברכה. זכותו תהא מגן וצינה עלינו אכי"ר.



RAMAPOST



### יש לך סיפור תודה? המערכת תשמח לפרסם אותו al5308000@gmail.com

### לֹא יָכְלוּ לְהָבִיא יְלָדִים, אָכְורוּ תּוֹדָה וְנוֹשְׁעוּ

הָלַכְהִי לְקְבּצַע מְזּאוֹת בַּחָנֻכְּת הַבַּיִת שֶׁל אֵחַד הַתַּלְכִייִדִים שָׁלִּי, בָּחוּר צְעִיר נְגַּשׁ אֵלִי וְשְׁאֵל אוֹתִי: "כְּבוֹד הָרַב, אַתָּה זוֹכֵר אוֹתִי?", אָמַר: "אַתָּה זוֹכֵר שְׁבָּאתִי אַלֶּיף וְאָמַרְתִּי לְךְּ שָׁהָרוֹפֵא אָמַר שְׁאַנְי אָמַרְתָּ לְנוּ שְׁנַגִּיד חֲצִי שָׁעָה תּוֹדָה כְּל יוֹם. שְׁלוֹשָׁה חֶדְשִׁים אָמַרְנוּ חֲצִי שָׁעָה תּוֹדָה, וְאִשְׁתִי בְּחֵרְיוֹוִוּ"

מֵאֵיפֹה נָטַלְתִּי אֶת הַכֹּחַ לָלֶכֶת וּלְהַבְטִיחַ לַאֲנָשִׁים ״תַּגִּיד תּוֹדָה, תִּרְאֶה יְשׁוּעוֹת, כָּוֹה שֶׁאַתָּה צָרִיךְ יִהְיֶה לְךּ"? הִסְתַּפִּרְתִּי עַל כָּוֹה שֶׁאָכֵור רַבִּי נָתָן כִוּבְּרֶסְלֶב, שָׁאָם אָדָם יֹאמַר תּוֹדָה עַל הַכֹּל, אוֹמֵר רַבִּי נָתָן: ״ִיתְבַּפְּלוּ כָּל הַצְּרוֹת!״. יֵשׁ לָנוּ הַבְּטָחָה מֵרַבִּי נָתָן שָׁאִם אָדָם יֹאמַר תּוֹדָה יִתְבַּטְלוּ ״כָּל״ הַצְּרוֹת, לֹא ״כִּמְעַט ּפָל הַצָּרוֹת", אֶלָּא כָּל הַצָּרוֹת יִתְבַּטְלוּ. לָכֵן הִתְחַזַּקְנוּ לָהַזָּכִיר: יַשׁ לָנוּ הַבְּטַחָה מֵר׳ נַתַן מִבְּרֶסְלֶב, שֵׁאָם עַם יִשְׂרָאֵל יֹאמְרוּ תּוֹדָה עַל הַטּוֹב וְיֹאמְרוּ תּוֹדָה עַל ָהָרַע, "בְּוַדַּאי", אוֹמֵר רַבִּי נָתָן, "יִתְבַּשְּׁלוּ כָּל הַצְּרוֹת וְכָל הַגָּלָיוֹת" לְגַּמְרֵי, וּכְבָר הָיְתָה מִזְּמַן גְּאָלָּה שְׁלֵמָה. אֶת הַסָּפוּר הַזֶּה הֵבֵאתִי כָּאן, כְּדְגְטָא לְאֶחָד מֵרְבְבוֹת סָפּוּרִים שָׁמֵהֶם רוֹאִים, אֵיךְ אָדָם שֶׁמְקַבֵּל אֱמוּנָה, וּמַתְחִיל לְהוֹדוֹת לַה' עַל כָּל הַצְּרוֹת שֶׁלּוֹ, כְּבָר אֵין לוֹ צָרוֹת. נִמְצָא, שֶׁהַצָּרָה הַיְּחִידָה שֶׁיֵשׁ לָאָדָם הִיא, שַׁאֵין לוֹ אֲמוּנָה. כָּמוֹ שֵׁבָּרוּר מֵהַסְּפּוּר הַזֵּה - אֵיזַה צָרוֹת הָיוּ לְאוֹתוֹ יְהוּדִי! וּבָרֶגַע שֶׁהִתְחַבֵּר לָאֱמוּנָה

וְהָלַךְּ בְּדֶרֶךְ הָאֱמוּנָה וְהַהוֹדָאָה, הַכּּל הִסְתַּדֵּר לוֹ, וּמֵעַלְשָׁוֹ יֵשׁ לוֹ דֶּרֶךְ מְתוּקָה לְכָל הַחַיִּים.

יְהוּדִי שָׁאַל אוֹתִי סָתַי יָבוֹא הַפָּוֹשִׁיחַ? אָמַרְתִּי לוֹ שֵׁאַנַחָנוּ לֹא צְרִיכִים אֶת הַפָּשִׁיחַ בִּשְׁבִילֵנוּ, אֶלָא בָּשְׁבִיל הָתָגַּלוּת מַלְכוּת ה׳. מָשִׁיחַ לֹא יָבוֹא כְּדֵי לְפְתִּר לָנוּ אֶת הַצְּרוֹת. הַהֶּכֶךְ, כַּאֲשֶׁר אֲנַחְנוּ נִלְמֵד ֶּאֶת מָה שֶׁצָּרִיךְּ לִלְמֹד מֵהַצְּרוֹת, אָז יוּכַל הַפָּוֹשִׁיחַ לָבוֹא. בִּשְׁבִיל הַצָּרוֹת צְרִיכִים רַק לִלְמֹד אֱמוּנָה, וְזֶה נַם יְסַלֵּק אֶת הַצָּרוֹת. וְיָדוּעַ הַפִּתְנָּם: אֵל הְּסַפֵּר לַקָּדוֹשׁ בַּרוּךְ הוּא שָׁיֵשׁ לְךְּ צָרוֹת, אֶלָּא הְּסַפֵּר לַצָּרוֹת ָשָׁיַשׁ לְךָּ אֶת הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא... כָּךְ תֹּאמַר לְצָרוֹתֶיף: ֹצָרָה צָרָה! תַּדְעִי שָׁיֵשׁ לִי אֶת הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא׳, וּבְרֶגַע אֶחָד ה' יִנְכוֹר אוֹתָה... נָכוֹן שָׁגַּם כַּאֲשֶׁר הָאָדָם ַמְסַפֵּר לַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא עַל צָרוֹתָיו, זֶה טוֹב; אֲבָל בְּדֶרֶךְ כְּלָל הָאָדָם נוֹפֵל מִזֶּה לְבַכְיָנוּת, וְאָז זוֹ כְּבָר לֹא אֱמוּנָה, אֶלָּא כְּפִירָה. לָכֵן צָרִיךְ לַהַכֹּךְ אֶת הַסֵּדֶר, וּבָמְקוֹם לְסַפֵּר לַה' שָׁיֵשׁ לוֹ צָרוֹת, יְסַפֵּר לְעַצְמוֹ שַׁיִשׁ ה', וַה' אִתּוֹ, וַה' הוּא מְסוֹבֵב כָּל הַסִּבּוֹת, וְהַכּּל ַלְטוֹבָה, וְאָם יוֹדֶה לַה' עַל הַצְּרָה, כְּהֶרֶף עַיִן תִּהְיֶה לוֹ יִשׁוּעַה.



הזוכה: יצחק צוקער, ירושלים. פתרונות לשלוח לכוייל | פקס: al5308000@gmail.com|02-5812252

ילדון חידודון

בין הפותרים יוגרלו מתנות

תשובה פרשת בלק: תשובה רש"י בפרשתינו (במדבר כב יב) זה נאמר על בלעם, והמשל נאמר או

מי הביא 2 גוזלים לעם ישראל?

לדבורה או לצרעה.



רוצה גם לזכות בהגרלה?

al5308000@gmail.com

גם אתה יכול!

ילדים אומרים תודה סיפור בהמעוכים לילדים



מתנה ושמה תודה 052-2240696 ②

שָׁבֵּית הַסֵּפֶר הֶחְלִיט לִבְחוֹר חָמֵשׁ בָּנוֹת

שַׁיִּהְיוּ אַחְרָאִיּוֹת עַל הַקַּיְטָנָה שֶׁל הַחֹּפֶשׁ

הַגָּדוֹל לַכָּתוֹת הַקְּטַנּוֹת. שָׂמַחְתִּי, זֶה בְּדִיּוּק

ָהַדָּבָר הָאָהוּב עָלַי, וַאֲנִי גַּם מְאֹד טוֹבָה בְּזֶה.

אַנִי וֶאֱלִישָׁבַע חַיָּבוֹת לִהְיוֹת חֵלֶק מַחֲמֵשׁ'

הַבָּנוֹת שֶׁיִבָּחֲרוּ׳, אָמֵרְתִּי בְּלִבִּי.

### מדריכות בקיטנה (חלק א)

תָּמִיד הָיִיתִּי בַּיְשָׁנִית. כָּל שְׁנוֹת יַלְדּוּתִי הָיִיתִי יַלְדָּה מְאֹד שְׁקַטָּה וְלֹא בּוֹלֶטֶת. לְמִזְּלִי, הָיְתָה לִי חֲבֶרָה נִפְלָאָה שֶׁקָּרְאוּ לָּה אֱלִישָׁבַע, שֻׁמְּאֹד דּוֹמָה לִי – בַּיְשָׁנִית כָּמוֹנִי. הָיִינוּ מַמָּשׁ כַּאֲחִיוֹת וְכָל דָּבֶר עָשִׂינוּ בְּיַחַד – מַהֶּכָנַת שָׁעוּרִי בִּיִת, וְעַד לַאֲפִיַּת עוּגוֹת לְמְסַבָּה. אֶחָד מֵהַתּחְבִּיבִים הָאֲהוּבִים לְמְסַבָּה. בְּיוֹתֵר הוּא אִרְגוּן קַיְטָנוֹת לִילָדִים קְטַנִּים. הָיִינוּ מַמָּשׁ כְּמוֹ גַּנָנוֹת מְדְפְּלָמוֹת, הַקַּיְטְנָה הֶכִי מִצְלַחַת בַּשְׁכוּנָה.

זֶה הָיָה בְּכִתָּה ח׳. בְּבֹקֶר אֶחָד

הוֹדִיעַה הַמְחַנֵּכֵת

הַמְחַנֶּכֶת נָתְנָה מְשִימָה: "כָּל בַּת שָׁמְעְנֶינֶת לְהִשְּׁתַתֵּף בַּפְרוֹיֶקט תִּכְתֹּב עַל דַּף עֲשֶׂרָה רַעְיוֹנוֹת יְצִירָתִיִּים לִפְעִילוּת בַּקַיְטָנָה. חֲמֵש הַבָּנוֹת שֶׁלָהֶן יִהְיוּ הָרַעְיוֹנוֹת הַמְצְלָחִים בְּיוֹתַה יִבְּחֵרוּ לִהְיוֹת הַמַּדְרִיכוֹת שֶׁל הַקִּיְטָנָה".

מִיָּד נְרְתַּמְנוּ לַמְשִׁימָה. בְּעִקְבוֹת הַנָּשְּיוֹן הָרַב שָׁצָבַרְנוּ בְּמֶשֶׁךְּ הַשָּׁנִים בַּקּוְטָנוֹת שֶׁעָשִׁינוּ, הֵכנוּ רְשִׁימַת רְעִיוֹנוֹת

. מַ דְ הִי מֶ ה הָיִינוּ בְּטוּחוֹת

שֶׁבַּחפֶּשׁ הַקּרוֹב נָהְיֶה חֵלֶק פָּעִיל מִקּיְטָנַת בּית הַסֵּפֶּר הַבְּעָיה הַיְחִידָּה שֻׁעָמְדָה בְּפָנִינוּ, הַיְּתָה אֶפְּרָת. אֶפְרָת הִיא מֵלְכַּת הַכִּתָּה, שְׁהָחְלִיטָה שֶׁהִיא וְהַחֲבֵרוֹת הַקְּרוֹבוֹת שֻׁלָּה יִזְּכּוּ בְּכָל חָמֵשֶׁת הַתִּפְקִידִים, וּכְשֶׁאֶפְרָת מַחְלִיטָה מֵשֶׁהוּ, הִיא לֹא מְוַתֶּרֶת. הִיא עוֹשָׁה הַכּל כְּדֵי לְקַבֵּל אֶת מְבְקַשָׁה. כָּךְ הָיָה בְּמְסַבַּת בַּת הַמִּצְוָה. הִיא וְכָל חַבְרוֹתֶיהָ קבְּלוּ אֶת הַתִּפְקִידִים הַכִי מְרְכָּזִיִּים. כָּךְ הָיָה בְּּכָל תַּחָרוּת אוֹ פְרוֹיֶקט שָׁהַכִּתָּה בְּיְתָה צְרִיכָּה לְהָכִיוּ.

שלח לנו סיפור תודה ותיכנס להגרלה

״מָה עוֹשִּׂים?״, שָׁאַלְתִּי אֶת ״אָלִישָׁבַע, ״יֵשׁ לָנוּ בִּכְלָל סְכּוּי?״

"אָנִי חוֹשֶׁבֶת שֶׁהפּעַם יֵשׁ לָנוּ סְכּּוּי", עָנְתָה אֱלִישֶׁבַע, "הֲרֵי בּוֹחֲרִים לְפִּי רְשִׁימַת הָרַעִיוֹנוֹת הַמֶּצְלָחִים בְּיוֹתֵה אֲנִי בְּטוּחָה שֶׁהָרְשִׁימָה שֶׁלָנוּ תִּהְיֶה בַּמָּקוֹם הָרְאשׁוֹן עַל פְּנֵי כָּל הָאֲחֵרוֹת. וְכַמּוּבָן, הַתְּפָלוֹת שֶׁנַשְׁקִיע בָּענִין יִגְרְמוּ לַהַנְהָלָה לַבְחֹר בָּנוּ לַמְרוֹת הַכּּלֹי".

המשך בשבוע הבא





### חום ואהבה או חום גבוה פרק ב'

הורים יקרים, פעמים ואנו שומעים "הרהורי-לב" של הורים. בסגנוו:

"טעיתי שהתייחסתי לילד יותר מידי, אני מצטער על כך שנתתי לו כל מה שרצה, היום הוא מתחצף ומצפצף עלי". "אם הייתי קצת יותר קשוחה איתו, הוא לא היה מעיז להתחצף ולענות לי היום"...

או סגנוו שונה: "חבל שהייתי קשה עם הילד, לא חיבקתי אותו מספיק. כשגדל, החברים חיבקו אותו, אז הוא נשר ממסגרת הלימודים וברח לנו מהבית".

יכול מאוד להיות, שטענות אלו צודקות, אולם טענות אלו סותרות!

אצל משפחת א' הענקת חום ואהבה, גרמה למכשול. ואצל משפחת ב' היא הייתה חסרה ולכן וגרם המכעוול

עלינו לשאול: מהי הדרך הנכונה, האם להיות הורים "חמים" ולהרעיף אהבה בלי גבול או להיות הורים "קרים" ולהתייחס לילד רק מתי שזה יועיל

כמובן הכי טוב זה להיות ממוצע. אבל איך ומתי? והאם בכלל אנחנו יכולים לשלוט על "מד האהבה"?!

#### אהבה כו פינוק לא!

בפרק הקודם שוחחנו על נושאים אלו, ואפשר יהיה לסכם כי: חום ואהבה צריך לתת וכמה שיותר. אך יש להבחין, בין חום ואהבה, לבין פינוק וחוסר סמכות. לדוגמא: אמא הנותנת לילדה לצאת ביום קר מהבית ללא סוודר, מאחר והוא לא רוצה, אין זו אהבה זו חוסר סמכות הורית. דוגמאות נוספות: אב השומע את בנו מתחצף אליו וממשיך לחייך אליו בנעימות בסגנון "התאפקות הוא כוח", אינו משדר חום ואהבה, הוא משדר חולשה וחוסר חינוך. הורים המאפשרים לילד לשוטט בלילה עם "חברים", בגלל שהילד כבר בן-15 והוא לוחץ עליהם, אינם הורים אוהבים, הם הורים חסרי אחריות. אם הילד מנדנד שהוא רוצה להישאר בבית על חשבון הלימודים והאם מסכימה מתוך רצון להיטיב עם

#### זהירות ממנת יתר

למרות שאהבה - משמעותה נתינה, ועל אף שחום משדרים באמצעות הענקה, יש גם גבולות שצריר להתחשב בהם.

אין יותר "חום ואהבה" מלתת לילד את מה שהוא באמת צריך. תצדיקו אותי שכל ילד אוהב ממתקים, אך כולנו גם יודעים מה קורה עם זה בסוף, במידה ואין על זה מספיק פיקוח.

אל תפחדו לסרב לילד שלכם, אדרבה זה מקנה לו בטחון עצמי. הוא מרגיש שיש מי שאפשר לסמוך עליו. בתוך הלב הילד יודע, שאבא שעומד על שלו ולא נכנע- הוא אבא שיגן עליו ויעזור לו כשהוא יצטרך אותו.

הילד שלכם מספיק חכם כדי להבין, גם אם זה לא נעים ונוח, שסירובם של ההורים להשאיר אותו בבית על חשבון הלימודים, אינו נובע מהרצון להפטר ממנו...

וכן כאשר האם מתעקשת שבנה ילבש סוודה, הילד מודע לכך היטב שהאם דואגת לשלומו, גם אם אין הדבר נוח לו.

הבעיה היא, שלפעמים יש בנו טבע מסוים שאנחנו רוצים לתת לילדינו, דברים שלא יכולנו לקבל מההורים שלנו. הרצון הזה הוא טוב- רק במידה והילד אכן צריך את זה, ולא בגלל שאנו רוצים למלא חסך מסוים אצלנו.

#### אהבה אמיתית

עלינו להפנים, כי: כשם שללא חום ואהבה, אין ביכולתו של הילד לפרוח, כך בדיוק יקרה אם לא יוגדרו הגבולות, אם דברים יינתנו ללא חשבון וללא הבחנה ושוב אני בהחלט לא מדבר על סוג האהבה שכתוב לעיל. אני מדבר על סוג האהבה שאנחנו קוראים לה כך. חום גבוה מדי, אינו נובע בהכרח מתוך אהבה כנה ונכונה. אם יבדוק ההורה היטב את סניעיו, הוא עלול לגלות שלא אהבה טהורה היא המניעה אותו. לעיתים, עטיפות רגשיות שונות מצטרפות ל"אהבה חמה" זו. מה שעלול לגרום בסופו של דבר לתוצאה הפוכה אצל הילד. ועל כך

### בדיחות הדעת

אדם הגיע לחתונה באחד האולמות הפשוטים. כשהגיע המלצר שאלו: מה תרצה? בשר או עוף קדוש? תמה האיש: מה הכוונה עוף קדוש? צחק המלצר וענה: זהו עוף שהיה בבוקר בברית,בצהריים בבר מצוה,ועכשיו

בדיוק מתלוננים ההורים שאומרים "נתנו לו יותר

בקיצור, נגדיר זאת ברור: חום ואהבה, כן. והרבה... חוסר גבולות, פינוק יתר, לא ולא!

#### טיפקס ולורדים זרחניים

נקודה חשובה נוספת, במקרים בהם ההורה נוהג ביתר אהבה, אך ב"חוסר הצבת גבולות", הילד ילמד מהר מאד להכיר בחולשה זו של הוריו (בדיוק כשם שהוא לומד להכיר את שאר חולשותיהם), הוא ינצל זאת, ויהפוך את הוריו לעושי דברו ורצונו בכל תחום ובכל זמן. כולנו מכירים את הסיטואציה של הילד המפונק השוכב וצורח בסופר השכונתי, בכדי שאימו תקנה לו את הממתק שהוא רואה על המדף.

ראיתי פעם, אמא וילד בן 6 בחנות למכשירי כתיבה, שבוחרים "ביחד" את הציוד לכיתה א'. אם לא ראיתם לא הייתם מאמינים. הילד חייב את אימו לקנות לו ציוד במאות שקלים, כאילו היה סטודנט באוניברסיטה, כל ההסברים של אימו-שלא צריך מחברת ספירלה 5 נושאים בשווי 15 ₪ עט עפרון, טיפקס ולורדים זרחניים בכיתה א', או את התיק . עם התוספת למחשב נייד, נפלו על אוזניים ערלות, והילד בסוף יצא מהחנות עם כל השלל.

הורים יקרים! יפה שעה אחת קודם, אהבה אמיתית הבאה עם מחשבה על טובת הילד, אינה בהכרח כזו המתירה כל רסן ונותנת לילד את כל העולה על רוחו. אהבה אמיתית עליה לבוא תמיד יחד עם גבולות, קווים אדומים, סמכות ומשמעת. ולכן כפתיחה להחלת גבולות מתוך אהבה וחינוך לארגון סדר יום ברור בבית, נערוך "בירור" עם עצמנו, אלו הורים אנו: הורים המעניקים חום ואהבה, או הורים המעניקים חום גבוה.





לפרטים: 20080-20 | 02-5308002

RAMAPOST







### יו"ל ע"י מוסדות "חוט של חסד" רח' שמואל הנביא 13 | ת.ד. 50226 | טל: 02-5812250 | פקס: 02-5812210

### תדריך לפני יציאה לקרב

#### המבצע הצבאי שנכשל

המבצע הצבאי היה מתוכנן היטב עד הפרט האחרוו. כל התרחישים האפשריים בשדה הקרב נבדקו, והוכן מענה זמין לכל בעיה בלתי מתוכננת שתצוץ. בראש הכוח יצא מפקד החטיבה עם כוחות סיור של יחידות העילית של הצבא, ובחדר הפיקוד ישבו הרמטכ"ל ואלוף הפיקוד עם קציני המטה ועקבו בדריכות אחר התנהלות המבצע.

הכוחות נפרשו בעמדות הקדמיות, והיה נראה שהכול מתקדם כמתוכנן, אך רגע לפני שעת :השי"ן התגלה שתרחיש אחד לא נצפה מראש הקשר עם בסיס הָאֵם נותק, וכל כוחות העתודה והחילוץ האחוריים נוטרלו. המבצע הצבאי הגדול שתוכנן להסתיים בניצחון מזהיר, נחל כישלון חרוץ וגבה אבידות כבדות. אמנם התמנתה והוקמה וועדת חקירה ממלכתית שחקרה ביסודיות את תכנון המבצע ואת קבלת ההחלטות, אבל האמת היא שהמחדל זעק עד לשמיים: במהלך התכנון - המדוקדק "שכחו" לדאוג לאבטח את העורף בסיס האָם נותר חשוף, וכוחות האוייב שקיבלו מידע מודיעיני מוקדם על המבצע, חדרו לבסיס והשמידו אותו. וכאשר אין עורף, החזית מתפוררת והכול

#### שומרים על העורף

הפרשה שלנו מתארת נמשל שמאוד קרוב למשל. בנמשל שלנו החזית היא אותה חזית, אבל העורף הוא לא אותו עורף. והבדל נוסף הוא, שבנמשל שלנו לא עשו את אותה הטעות, ואבטחו היטב גם את העורף. בני גד ובני ראובן שביקשו להשתקע בעבר הירדן ולא להיכנס לארץ - לא חשבו ולא עלה על דעתם לנטוש את עם ישראל ולתת להם להתמודד לבד עם כיבוש הארץ. הם באמת רצו והיו מוכנים בכל ליבם למסור נפשם ולהתנתק ממשפחותיהם

לשנים ארוכות של כיבוש וחלוקה, עד אשר יניח ה' לאחיהם כמותם. אבל הם דווקא לא שכחו את בסיס הַאֶם. בסיס האם של עם ישראל זה המשפחות, ובעיקר הילדים. רק כאשר בסיס האם מוגן והילדים יושבים "בערי המבצר" - רק אז כוחות החלוץ שבחזית יוכלו לפעול ולהצליח. וכאשר נתבונן בפרשה הזאת נוכל לקחת מוסר גדול מאוד מאוד

### כיבוש לבבות- לא על חשבון המשפחה

מלחמת הכיבוש והחלוקה של דורנו היא לא על שטחי אדמה, אלא על הלבבות של עם ישראל, מלחמת ההפצה. עם ישראל צמאים יותר מתמיד, אך גם מבולבלים יותר מתמיד. זה הזמן שייצא חתן מחדרו למלחמת המצווה ולא לתת לעם ישראל להיות בודדים במערכה, אלא לעמוד איתם ולצאת אליהם ולהיות כוח החלוץ המחזק אותם בתורה, באמונה, במידות טובות, ובערכי היהדות האמתיים.

אבל כאשר יוצאים למלחמה, אסור לשכוח את העורף. אסור להפקיר את הנשים והילדים בשביל המלחמה שלנו בחוץ. חייבים לדאוג "לערי מבצר", ולהקים גדרות צאן - מלשון גדרים וסייגים רבים שישמרו את משפחותינו מההשפעות ההרסניות של הדור. ונכון שאנחנו, חלוצי הצבא, יוצאים לעין הסערה ולמקומות מסוכנים, ולכן גם אנחנו בעצמנו נמצאים במלחמה קשה מאוד - אבל אסור חלילה שהילדים הרכים שבבית יהיו חשופים לסכנות הגדולות, אלא צריכים לשמור עליהם בשמירה מעולה בבסיס האם הרחק משדה הקרב. כל מי שעוסק בקירוב רחוקים ובהפצה חייב לצאת ולהילחם, אבל גם חייב לשמור את העורף ואת בסיס האָם שלו, שלא יחזור מן המלחמה שבחוץ ויגלה שכל מה שבנה נחרב חלילה.

### קנאה בוערת בפנים ואהבה יוקדת בחוץ

## מוניות בנושא העלון: al5308000@gmail.com

בשבוע שעבר כתבנו על הגבול הדק ושביל הזהב שבין קנאת ה' צבקות לבין אהבה ושלום וקירוב. וכתבנו שכלפי פנים, אנחנו כלפי עצמנו - צריכים קַנַּאוּת גדולה לא לסור כחוט השערה מסעיף בשולחן ערוך או ממנהג ישראל או מגדריהם וסייגיהם של גדולי הדור; אבל כלפי חוץ, כלפי אחינו הרחוקים - אנחנו חייבים סבלנות גדולה, כף זכות, והרבה קירוב מתוך אהבת ישראל. וזה אומר שאין לנו ברירה אלא לצאת אליהם למרות הסכנה, אבל בלי לוותר על השמירה שאנו מחויבים לשמור מכל משמר קודם כול את עצמנו. ואדרבא בזמן מלחמה צריכים שמירה יתירה על הקדושה כמו שאומרת התורה: "כי ה' אלוקיך מתהלך בקרב מחניך והיה מחניך קדוש". וזה נכון גם ברמת המשפחות שלנו. היציאה שלנו "החוצה" לשדה הקרב ולרחובות המסוכנים - היא יציאה רק שלנו בעצמנו מתוך רצון להשפיע, אבל חס וחלילה זו לא יציאה של כל המשפחה שלנו. אסור באיסור חמור שהמשפחות שלנו יכירו וייחשפו לכל הבלבולים שבחוץ, כמו שמדריכים חז"ל שלא אומרים לאדם 'חטא, בשביל שיזכה חברר'. וגם אם לא ניתו למנוע את החשיפה לגמרי, בכל זאת עלינו לעשות כל שביכולתנו כדי לצמצם ולבנות עוד גדרות ועוד חומות ומבצרים.

#### חוק גיוס חובה

בדורנו ה"גיוס" לצבא ההפצה הוא גיוס חובה. משה רבינו תמה איך ניתן לעזוב את עם ישראל לבד: "האחיכם ייצאו למלחמה ואתם תשבו פה?!" ובפרשה שלנו מדובר בסך הכול שחלק מהעם יוצאים למלחמת מצווה וחלק נשארים בבתיהם, ואין כאן סכנה אמתית כי "אין מעצור לה' להושיע בין רב למעט". ובכל זאת, ראה משה בנטישה של שבט גד וראובן רעה כפולה: הן עצם הפרישה מן הציבור, והן החלשת רוח העם - "ולמה תניאון את לב בני ישראל".

וכל שכן בדורנו, שבו רוב עם ישראל מתמודדים עם מלחמה רוחנית כנגד יצר הרע גדול מאוד, וכנגד

6 המשך בעמוד

### הכנסים של הרב שלום ארוש שליט"א לשבוע הקרוב

### אפרת יום א', כ"ה תמוז (19/170/28)

נצח ירושלים 6

בשעה 02:02

בית מדרש דרך חיים

(29/07/19) כ"ו תמוז בית כנסת המרכזי "משכן אליה", מעלות קדושים,

בשעה 02:30

קרני שומרון

שמואל הנביא 13,

ירושלים

כ"ח תמוז (19/15ס/13) ישיבת "חוט של חסד" בשעה סצ:20

(מוז (1/108/19) כ"ט תמוז בית כנסת ע"ש חללי צה"ל המעפילים פינת המצודה

חולון

בשעה ס21:30

### גליוו 631 כ"ד תמוז תשע"ט

| _ |       |       |       |         |
|---|-------|-------|-------|---------|
|   | ח"ר   | יציאה | כניסה |         |
|   | 20:56 | 20:19 | 19:05 | ירושלים |
|   | 20:54 | 20:22 | 19:22 | תל אביב |
|   | 20:57 | 20:23 | 19:16 | חיפה    |
|   | 20:55 | 20:20 | 19:21 | באר שבע |
|   |       |       |       | •       |



י'תרץ ק'ושיות ו'איבעיות, כי לעתיד לבוא יפתור אליהו הנביא את כל הספקות שבתורה, על ידי שילמד ממשה רבינו את שער הנ' שיגלה לו הקב"ה לעתיד לבוא, ועל ידי זה ישלים את האות ן' החסרה במילת "תיקו" להשלים את הצירוף "תיקון".

נפלא לרמז ענין זה במה שאמר הקב"ה למשה על פנחס הוא אליהו: "והיה הוא יהיה לך לפה", רמז לו הקב"ה שאליהו יהיה "לך לפה" -ל"ך בגימטריא נ', שיהיה השליח של משה רבינו מלך המשיח, למסור את תורתו משער הנ' לכל ישראל, ובכך בישר הקב"ה למשה שאף שלא זכה ביציאת מצרים לשער הנ', עם כל זאת יזכה להשיג שער הנ' בגאולה העתידה, וילמדו לכל ישראל על ידי אליהו.

### פנחס הציל את ישראל מעריות שהן כנגד שער הנ' של הטומאה

בדרך המלך נלך לבאר לפי זה דברי רבי נתן שפירא, כי פנחס הוא אליהו זכה לפתור לישראל את כל הספקות בתורה, משום שזכה לגלות לישראל את ההלכה שנתעלמה מהם שהבועל ארמית קנאין פוגעין זו, על פי מה שנקדים לבאר עצתו הרעה של בלעם הרשע לבלק להכשיל את ישראל בעריות, כמו שכתוב (במדבר כד-יד): "לכה איעצך אשר יעשה העם הזה לעמך באחרית הימים". והביא רש"י מה שפירשו בגמרא (סנהדרין קו.): "אמר להם אלהיהם של אלו שונא זימה הוא".

אמנם לפי זה צריך ביאור איך יתפרש לפי זה מה שאמר בלעם: "אשר יעשה העם הזה לעמך באחרית הימים". והנה רש"י מפרש הכוונה בזה: "מקרא קצר הוא זה. איעצך להכשילם, ואומר לך מה שהן עתידין להרע למואב באחרית הימים". ובהשקפה ראשונה אין כאן שום רמז על מה שייעץ לו להכשיל את ישראל בעריות.

ונראה לבאר הענין בזה על פי מה שכתוב ביציאת ישראל ממצרים (שמות יב-לט): **"ולא יכלו** 

להתמהמה". ומבואר בספרים הקדושים בשם רבינו האריז"ל הטעם לכך, ומקור הדבר בסידור האריז"ל (הגדה של פסח ד"ה ולא יכלו להתמהמה), כי בהיותם בגלות מצרים שקעו ישראל במ"ט שערי טומאה, ואם היו נשארים עוד מעט במצרים היו שוקעים בנ' שערי טומאה ולא היו יכולים לצאת משם לעולם.

וביאר השל"ה הקדוש (מסכת פסחים מצה עשירה דרוש אאות לג) הטעם, למה אם היו נכנסים בשער נ' של הטומאה לא היה אפשר להוציאם, על פי מה שכתוב (קהלת ז-יד): "זה לעומת זה עשה האלקים". נמצא כי כדי להוציא את האדם משערי טומאה צריך להיות כנגדו זה לעומת זה בשערי קדושה. לכן מאחר שמשה רבינו לא השיג רק מ"ט שערי בינה, לא היה יכול להוציאם רק ממ"ט שערי טומאה, אבל אם היו שוקעים בשער נ' של הטומאה לא היה יכול להוציאם משם.

אלא שעתה נשאר לנו לברר מהו שער נ' של הטומאה שלא שקעו בו ישראל ובזכות זה יצאו ממצרים. ונראה ללמוד דבר זה ממה שמבואר במדרש (ויק"ר לב-ה): "יוסף ירד למצרים וגדר עצמו מן הערוה, ונגדרו ישראל בזכותו. אמר רבי חייא בר אבא, כדאי היה גדור ערוה בעצמו שנגאלו ישראל על ידו". הרי מבואר כי האיסור של עריות הוא שער נ' של הטומאה, ומאחר שהיו ישראל גדורים בעריות ולא נפלו בשער נ' של הטומאה זכו לגאולה ממצרים.

### בלעם התחכם להפיל את ישראל בנ' שערי טומאה

והנה ידוע מה שהשוו חכמינו ז"ל כוחו של בלעם בטומאה לעומת כוחו של משה רבינו בקדושה, כמו שדרשו בספרי פרשת וזאת הברכה על הכתוב (דברים לד-י): "ולא קם נביא עוד בישראל כמשה, בישראל לא קם, אבל באומות העולם קם, ואיזה זה בלעם בן בעור". נמצא לפי זה כי מאחר שמשה רבינו לא זכה רק למ"ט שערי בינה, לכן גם כוחו של בלעם בטומאה לא היה רק מ"ט שערי טומאה.

לפי זה נראה כי כשהשיג בלעם בנבואתו, שלעתיד לבוא יגלה הקב"ה לישראל שער הנ' בבחינת: "תורה חדשה מאתי תצא", והשיג מזה שבכח שער הנ' של הקדושה יצליחו להתגבר על קליפת מואב לבטלה מן העולם, והרמז בזה כי מוא"ב בגימטריא מ"ט לרמז שכוחם הוא רק מצד מ"ט שערי טומאה, לכן כאשר ישיגו ישראל נ' שערי קדושה יצליחו להתעלות עליהם ולבטלם.

הנה כי כן זהו שאמר בלעם לבלק: "לכה איעצך [איך להתגבר על מה] אשר יעשה העם הזה לעמך באחרית הימים". שעתידים לעקור אותם מן העולם על ידי שיזכו להשיג נ' שערי בינה, ורמז לו בכך שהעצה היא להפילם בנ' שערי טומאה, כדי לעכב אותם על ידי זה מלהשיג נ' שערי בינה, ועל כך מבארים חכמינו ז"ל שאמר לבלק: "אלהיהם של אלו שונא זימה הוא", כי איסור עריות הוא כנגד שער נ' של הטומאה.

מעתה יאירו עינינו וישמח לבנו להבין ביתר שאת הרעיון הנשגב של רבי נתן שפירא, שפנחס הוא אליהו קיבל שכרו, שיזכה לפתור לישראל לעתיד לבוא את כל הספקות בתורה, אשר כפי שנתבאר יעשה כן על ידי שישיג את שער הנ', וישלים בכך את האות ן' החסרה במילת "תיקו".

לפי האמור הביאור בזה, כי על ידי שנזכר בהלכה שנשתכחה מכל ישראל: "הבועל ארמית קנאין פוגעין בו", הציל את כל ישראל מללכת בדרכו של זמרי בן סלוא שנכשל בעריות, ועל ידי זה הצילם שלא יפלו בנ' שערי טומאה, לכן מדה כנגד מדה יזכה ללמוד ממשה רבינו את שער הנ' מצד הקדושה וילמדו לכל ישראל, כפי שהבטיח הקב"ה למשה: "והיה הוא יהיה לך לפה", במהרה בימינו אמן.



### תודתנו וברכתנו נתונות לאלו שנדבו את הוצאת הגליון לזיכוי אחינו בני ישראל

משפחת מהדב הי"ו לרפואה השלימה של האשה החשובה מרת לאה בת וירג'ני שתחי'

mamarim@shvileipinchas.com :לקבלת המאמרים באימייל







תורה חדשה מאתי תצא". עתיד הקב"ה לגלות שער החמישים" מנ' שערי בינה שלא היה למשה רבינו

סידור האריז"ל: "ולא יכלו להתמהמה", שלא ישקעו בנ' שערי טומאה שאז לא היו יכולים לצאת ממצרים

שער נ' של הטומאה הוא איסור העריות, שהיו ישראל גדורים במצרים, ובזכות זה לא שקעו בנ' שערי טומאה

עצתו של בלעם להחטיא את ישראל בעריות כדי שישקעו בנ' שערי טומאה ועל ידי זה לא יהיה להם תיקון

> העתידה אשר אז יתקיים: "והיה הוא יהיה", שהשם הוי"ה שהוא אותיות והי"ה יתעלה לשם יהי"ה, אז פנחס הוא אליהו "יהיה לך לפה", ללמד ולפרש תורתך לכל ישראל.

### "אמר הקב"ה תורה חדשה מאתי תצא"

ונראה לבאר ענין התורה שעתיד משה רבינו ללמד לישראל על ידי אליהו הנביא שיהיה לו לפה, על פי מה שאמר הקב"ה על ידי הנביא (ישעיה נא-ד): "כי תורה מאתי תצא". ודרשו חכמינו ז"ל במדרש (ייק"ר יג-ג): "אמר הקב"ה תורה חדשה מאתי תצא". וצריך להבין ענין התורה חדשה שיגלה לנו הקב"ה לעתיד לבוא.

ויש לומר הביאור בזה על פי מה ששנינו בגמרא (ראש השנה כא:): "חמישים שערי בינה בבאו בעולם, וכולן ניתנו למשה חסר אחד, שנאמר (תהלים ח-ו) ותחסרהו מעט מאלקים". אמנם ידוע כי לעתיד לבוא בביאת המשיח יתגלה גם שער החמישים מנ' שערי בינה, ומקור הדבר ב"פרי עץ חיים" (שער הברכות פרק ב):

"והנה כ' זו רמוז לכתר, והוא כתר דל"ב נתיבות חכמה דכתיב (איוב כח-ז) נתיב לא ידעו עיט, וכתר זה הוא שלא השיג משה רבינו ע"ה, כי הוא סוד הנ' דנ' שערי בינה שנעלם ממשה, ולעתיד נאמר (ישעיה נב-יג) הנה ישכיל עבדי, בסוד (במדבר יב-ז) לא כן עבדי משה, בסוד (תהלים טז-ג) לקדושים אשר בארץ 'המה', דהיינו ישיגו כל הנ' שערי בינה שבגימטריא 'המה'".

וכן כתב ה"אור החיים" עוד בפרשת בלק בדברי קדשו על הפסוק (במדבר כד-ז): "יזל מים מדליו וזרעו במים רבים".

״הכוונה על פי דבריהם (שמו״ר כח-ו) כי כל איש ישראל קיבל מסיני חלק בתורה... ואמר כאן כי כל

מה שמחדשים בתורה הוא מדליו, ממה שדלה דלה משה שהכל רמוז בתורה שבכתב. ואמר לשון דלי, לומר כי בערך פינה הגדולה אשר עתיד ה' לגלות לישראל בסוף הדורות בימי מלך המשיח, שהוא שער החמישים של בינה, כל המ"ט הם בגדר דלי בערכו, ואמר כי הגם שעתה הוא דלי, זרע ישראל יזכה לקחת מים רבים שהוא שער החמישים, והוא אומרו וזרעו במים רבים".

מעתה לא נפלאת היא לומר, כי על שער הנ' שעדיין לא נתגלה בעולם ויתגלה רק לעתיד לבוא, אומר הקב"ה לישראל: "תורה חדשה מאתי תצא", שילמד את ישראל כל הסודות התורה הגנוזים בשער הנ'. וזהו ענין אור הגנוז שמבואר בגמרא (חגיגה יב.) שגנזו הקב"ה לצדיקים לעתיד לבוא.

### הקב"ה ילמד תורה חדשה לישראל על ידי מלך המשיח

והנה מצינו במדרש (ילקוט שמעוני ישעיה כו רמז תכט) כי מלך המשיח ילמד את התורה חדשה לישראל: "עתיד הקב"ה להיות יושב בגן עדן ודורש, וכל הצדיקים יושבים לפניו, וכל פמליא של מעלה עומדים על רגליהם, וחמה ומזלות מימינו של הקב"ה, ולבנה וכוכבים משמאלו, והקב"ה יושב ודורש תורה חדשה שעתיד ליתן על ידי משיח". וכבר אמרנו כמה פעמים כי דבר זה רמוז בשם משי"ח נוטריקון מ'שיח י'גלה ש'ער ח'מישים.

נקדים עוד מה שמבואר בזוהר הקדוש (פרשת בראשית כה:) כי משה רבינו שהיה הגואל הראשון ביציאת מצרים יהיה מלך המשיח לעתיד לבוא, ונרמז בכתוב (בראשית מט-י): "לא יסור שבט מיהודה, דא משיח בן דוד, ומחוקק מבין רגליו, דא משיח בן יוסף, עד כי יבא שיל"ה דא מש"ה, חושבן דא כדא". פירוש שיל"ה בגימטריא מש"ה שיהיה משיח.

וכן מבואר בזוהר הקדוש (פרשת משפטים קכ.)
רמז הכתוב (קהלת א-ט): "מה שהיה הוא שיהיה"
- "מ'ה ש'היה ה'וא" ראשי תיבות מש"ה, כלומר
מה שהיה בגאולה הראשונה ממצרים על ידי
משה רבינו, הוא שיהיה גם כן בגאולה האחרונה
על ידו. וכתב ה"אור החיים" הקדוש (בראשית מטיא) ליישב איך זה מתאים עם המבואר שמלך
המשיח יהיה מזרעו של דוד המלך, ויש אומרים
שדוד המלך עצמו יהיה משיח, כי נשמת משיח
תהיה כלולה מדוד המלך ומשה רבינו.

נמצינו למדים מזה, כי משה רבינו שיהיה מלך המשיח, עתיד ללמד לישראל את התורה החדשה שיגלה הקב"ה לישראל, ולפי המבואר יהיה משה לעתיד לבוא כבד פה וכבד לשון, שהכוונה בזה שלא יוכלו ישראל להשיג את עומק תורתו, עד שיבוא פנחס הוא אליהו ויפרש את תורתו של משה לכל ישראל, הנה כי כן על כך אמר הקב"ה למשה: "והיה הוא יהיה לך לפה", שפנחס הוא אליהו יהיה לך לפה לפרש התורה שתלמד את ישראל.

### אליהו הנביא יפתור את כל הספקות על ידי גילוי שער הנ'

הנה מה טוב ומה נעים לבאר בזה מה שיזכה אליהו הנביא לפתור את כל הספקות בתורה, על פי המבואר בזוהר הקדוש (פרשת צו כז:) ביאור מילת "תיקו" שנזכרה בגמרא על כל ספק הלכה שלא נפתרה: "תיקו חסר ן' דלית ליה תיקון, חסר נון דאיהו עלמא דאתי". כלומר מילת תיק"ו היא בעצם תיקו"ן אלא שחסרה האות ן' שרומזת על עולם הבא.

ויש לומר הביאור בזה, כי הסיבה לכל ההלכות שלא נפשטו ונשארו בספק עד לעתיד לבוא, היא מפאת שבירור הלכה זו הוא משער הנ' שבגלות אין לנו השגה בו, לכן לעתיד לבוא שיגלה לנו הקב"ה גם את שער הנ' בבחינת: "תורה חדשה מאתי תצא", אז יתבארו כל הספקות שבתורה. וזהו ביאור הזוהר הקדוש כי מילת תיק"ו היא מילת תיקו"ן אלא שחסרה האות ן', להורות כי הספקות שבתורה הם מחמת שחסר שער הנ' מנ' שערי בינה, וכאשר יגלה לנו הקב"ה את שער הנ' לעתיד לבוא, תתעלה מילת הקקו" למילת "תיקון", ואז יתבררו כל הספקות שבתורה ויבואו לידי תיקונם.

נמצינו למדים מזה ביאור חדש במילת "תיקו", אשר כפי המבואר היא נוטריקון *ת'שבי* 



RAMAPOST

[החזיר] באכילה [מספק שמא אינו בנה אלא נגרר אחריה], עד יבוא ויורה צדק לכם", ופירש רש"י: "עד שיבוא אליהו ויורה אם מותר אם אסור".

וכן שנינו במשנה (ב"מ כ.) בספק ממון: "מצא שטר בין שטרותיו ואינו יודע מה טיבו, יהא מונח עד שיבוא אליהו". ועוד במשנה (שם לז.): "שנים שהפקידו אצל אחד זה מנה וזה מאתים, זה אומר שלי מאתים, נותן אומר שלי מאתים וזה אומר שלי מאתים, נותן לזה מנה ולזה מנה, והשאר יהא מונח עד שיבא אליהו". לפי המבואר זכה לכך משום שהזכיר לכל ישראל הלכה שנשתכחה מהם, לכן גם לעתיד לבוא יורה לכל ישראל לברר להם את כל הספקות בתורה.

### "והיה הוא יהיה לך לפה" הכוונה בזה על אליהו הנביא

בדרך זו במסילה נעלה לברר מקחו של צדיק, מה שכתב רבי נתן שפירא בסוף דבריו על פנחס הוא אליהו שהזכיר למשה את ההלכה שנתעלמה ממנו: "ומאחר שהיה מזכיר הלכה לרבו, ולכן יזכה לעתיד שהוא יהיה לפה למשה ויפרש כל התורה".

ביאור דבריו הקדושים על פי מה שכתוב בפרשת שמות, כשסירב משה רבינו ללכת בשליחותו של הקב"ה להוציא את ישראל ממצרים בטענה שהוא לא איש דברים, אמר לו הקב"ה (שמות ד-יד): "הלא אהרן אחיך הלוי ידעתי כי דבר ידבר הוא וגם הנה הוא יוצא לקראתך וראך ושמח בלבו, ודברת אליו ושמת את הדברים בפיו ואנכי אהיה עם פיך ועם פיהו והוריתי אתכם את אשר תעשון". והוסיף הקב"ה לומר לו (שם טז): "ודיבר הוא לך אל העם והיה הוא יהיה לך לפה ואתה תהיה לו לאלהים".

מצינו על כך חידוש גדול בזוהר הקדוש (פרשת צו כז:), כי רעיא מהימנא שהוא נשמת משה רבינו גילה לרשב"י ותלמידיו, כי על פנחס שהוא אליהו נאמר: "פנחס בן אלעזר בן אהרן הכהן", ללמדנו כי כמו שאהרן היה לפה למשה בשליחותו להוציא את ישראל מגלות מצרים, כן בן בנו פנחס יהיה לפה למשה רבינו ללמד תורה לישראל לעתיד לבוא:

״כְּגַוְונָא דְּאִתְּמַר בְּאַהֲרֹן הוּא יִהְיֶה לְּךָ לְפֶּה, הָכִּי נָמֵי בְּרֵיה יִהְיֶה לִי לְפֶה דְאִיהִי אוֹרַיִיתָא דִּבְעַל פֶּה. בְּגִין דְהַיִּכִי דַּהֲוֵינָא בְּקַדְמִיתָא כְּבַד פֶּה וּכְבַד לְשׁוֹן, וְהָכִי יוֹקִים לִי קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא כְּבַד פֶּה בְּאוֹרַיִִיתָא

פנחס הוא אליהו הזכיר למשה את ההלכה: הבועל ארמית קנאין פוגעין בו", והציל בכך את כל ישראל מכליה"

לכן יזכה לפתור לישראל את כל הספקות בתורה כפי שרמוז במילת תיק"ו - ת'שבי י'תרץ ק'ושיות ו'איבעיות

זוהר הקדוש: "והיה הוא יהיה לך לפה", רמז על פנחס הוא אליהו שיפרש לישראל תורתו של משה רבינו

"והיה הוא יהיה", הוא רמז על הגאולה העתידה, שהשם הוי"ה אותיות והי"ה יתעלה להיות שם יהי"ה

> דְּבְּעֵל פָּה וּכְבַד לֶשׁוֹן בְּאוֹנְיִיתָא שֶׁבְּכְתָּב, דְּלָא יֵימְרוּן אָלֵין דְלָא אִשְׁתְּמוֹדְעִין לִי, אָחֶרָא אִיהוּ, וְאֵלָיָהוּ הוּא יִהְיֶה לִי לְפָה, יֵיתֵי לְתַקְּנָא כָּל אַלֵּין סְפַקוֹת וּלְכָּרְקָא לוֹן".

> פירוש: "כְּמוֹ שֻׁנֶּאֲמַר בְּאַהֲרֹן הוּא יִהְיָה לְּךְ לְּפֶה, כֶּךְ גַּם בְּנוֹ יִהְיָה לִי לְפֶה שֻׁהִיא הַתּוֹרָה שֻׁבְּעַל פֶּה, מִשׁוּם שֶׁכְּמוֹ שֻׁהָיִיתִי בָּרִאשׁוֹנָה כְּבַד פֶּה וּכְבַד לָשׁוֹן, וְכָךָ יָקִים אוֹתִי הַקְּדוֹשׁ בָּרוֹךְ הוּא כְּבַד פֶּה בַּתוֹרָה שֶׁבְּעַל פֶּה וֹכְבַד לָשׁוֹן בַּתוֹרָה שֶׁבְּכְתָב, שֶׁלֹא יֹאמְרוּ אֵלוּ שֶׁלֹא מַכִּירִים אוֹתִי, זֶהוּ מִישָׁהוּ אַחַר, וְאַלִיָהוּ הוּא יִהְיָה לִי לְפֶה, יָבֹא לְתַקּן אֶת כָּל הַסְּפַקוֹת הַלָּלוּ וּלִישֵׁב אוֹתָם".

> נמצינו למדים מזה, כי מה שאמר הקב"ה למשה: "והיה הוא יהיה לך לפה", רמז לו בכך שלעתיד לבוא יהיה בן בנו של אהרן פנחס הוא אליהו לפה למשה רבינו, לפרש תורתו וללמדה לכל ישראל. הנה כי כן זהו שביאר רבי נתן שפירא, כי פנחס זכה לכך משום שלימד לכל ישראל את ההלכה שנשתכחה מהם: "ומאחר שהיה מזכיר הלכה לרבו, ולכן יזכה לעתיד שהוא יהיה לפה למשה ויפרש כל התורה".

### תשובת הקב"ה על בקשת משה: "שלח נא ביד תשלח"

חשבתי דרכי לבאר הטעם שבחר הקב"ה לגלות למשה במעמד זה: "והיה הוא יהיה לך לפה", על פנחס הוא אליהו שיהיה לפה למשה רבינו בגאולה העתידה, על פי מה שכתוב בסירובו של משה ללכת בשליחותו של הקב"ה למצרים (שמות ד-יג): "ויאמר בי ה' שלח נא ביד תשלח". ופירש בתרגום יונתן: "בְּבָעוֹ בְּרַחְמִין מִן קְדָמֶךְ יְיָ שְׁלַח כְּדוֹן שְׁלִיחוֹתְךְ בְּיַד פְּנְחֶס דְחָמֵי לְמִשְׁתַלְחָא בְּסוֹף יוֹמֵיָא". פירוש: "בבקשת רחמים מלפניך ה', שלח נא שליחותך ביד פנחס שעתיד להשתלח בסוף הימים".

מבואר מזה כי משה רבינו ביקש מהקב"ה שישלח את פנחס הוא אליהו הנביא, שהוא עתיד להשתלח בגאולה העתידה, כמו שכתוב: "הנה אנכי שולח לכם את אליהו הנביא לפני בוא יום ה' אנכי שולח לכם את אליהו הנביא לפני בוא יום ה' הגדול והנורא והשיב לב אבות על בנים ולב בנים על אבותם". הנה כי כן מבואר היטב מה שהשיב לו הקב"ה, כי כעת ביציאת ישראל מגלות מצרים אני מצרף אליך את אהרן אחיך, ומה שביקשת שאשלח את פנחס הוא אליהו, אמלא את בקשתך לעתיד לבוא: "והיה הוא יהיה לך לפה", שילמד לכל ישראל את תורתך לעתיד לבוא.

ויש להוסיף תבלין לבאר היכן רמוז במה שאמר הקב"ה למשה רבינו: "והיה הוא יהיה לך לפה", שהכוונה בזה על הגאולה העתידה, על פי הידוע מה שמבואר בדברי רבינו האריז"ל ב"לקוטי תורה" פירוש הפסוק (זכריה יד-ט): "והיה ה' למלך על כל הארץ ביום ההוא יהיה ה' אחד ושמו אחד", כי לעתיד לבוא יתעלו ב' אותיות ו"ה שבשם הוי"ה לאותיות י"ה, באופן שהשם הוי"ה יתעלה לשם יהי"ה. וזהו פירוש הפסוק: "ביום ההוא יהי"ה הוי"ה" - השם הוי"ה יתעלה לשם יהי"ה.

ב"דגל מחנה אפרים" (פרשת תצוה) מפרש בזה רמז הפסוק (שמות כח-טז): "רבוע יהיה כפול", פירוש, "רבוע" ד' אותיות השם הוי"ה, יתעלו לשם יהי"ה שהוא "כפול" ב' פעמים שם י"ה. הרה"ק מהרי"א מזידיטשוב זי"ע מפרש לפי זה בנוסח כתר: "הן גאלתי אתכם אחרית כראשית". כלומר אימתי יזכו ישראל לגאולה השלימה, "אחרית כראשית", כאשר אחרית השם אותיות ו"ה יהיו כראשית השם שיתעלו גם כן לאותיות י"ה.

הנה כי כן מבואר היטב מה שרמז הקב"ה למשה רבינו על הגאולה העתידה באומרו: "והיה הוא יהיה לך לפה". פירוש, בגאולה



RAMAPOST

EN OS EN OS



### הגילוי הנפלא של המקובל האלקי רבי נתן שפירא זי"ע פנחס שהציל את ישראל כשנזכר בהלכה שכולם שכחו זכה להיות אליהו שעתיד לפתור את כל הספקות בתורה

פרשתנו פרשת פנחס חלה תמיד בשבוע הראשון משלושת השבועות של ימי בין המצרים, שבהם אנו מתאבלים על החורבן והגלות ומשתוקקים לגאולה העתידה. ובכן דבר בעתו מה טוב להתבונן במה שזכה פנחס בן אלעזר בן אהרן הכהן הוא אליהו להבטחת הקב"ה, שיזכה לחיים נצחיים ויזכה לבשר לישראל באחרית הימים על הגאולה השלימה, כמו שכתוב (במדבר כה-י):

"וידבר ה' אל משה לאמר. פינחס בן אלעזר בן אהרן הכהן השיב את חמתי מעל בני ישראל, בקנאו את קנאתי בתוכם ולא כליתי את בני ישראל בקנאו את קנאתי בתוכם ולא כליתי את בני ישראל בקנאתי, לכן אמור הנני נותן לו את בריתי שלום". ומפרש בתרגום יונתן: "את בריתי שלום, הָאֲנָא גָזַר לֵיה יַת קְיָמִי שְׁלַם וְאַעְבְּדִינֵיה מַלְאָךְ קְיַים וְיֵיחִי לְעַלְמָא לִמְבַשְׂרָא גְאוֹלְתָּא בְּסוֹף יוֹמֵיָא". פירוש: "את בריתי שלום, הרי אני כורת עמו את בריתי שלום, ואעשנו מלאך קיים ויחיה לעולם, לבשר על הגאולה באחרית הימים".

וצריך ביאור להבין הטעם שזכה פנחס בשכר הגדול הזה, שנעשה אליהו הנביא שיבשר לישראל על הגאולה העתידה, מהו השכר מדה כנגד מדה על מה שקינא קנאת ה' צבאות להרוג את זמרי בן סלוא, והציל בכך את ישראל מכליה.

### אליהו הנביא עתיד לברר כל הספקות בתורה

פתח דברינו יאיר בגילוי הנפלא שגילה לנו המקובל רבי נתן שפירא זצ"ל [זקינו של בעל "מגלה עמוקות"], כפי שכתב בהגהותיו על "ספר הגלגולים" לרבינו האריז"ל (פרק נב):

"נראה לי שאליהו התשבי הוא יפרש קושיות ואיבעיות לעתיד, ואז יהיה שלום בין התלמידי חכמים, וזה שנאמר הנני נותן לו א"ת שהוא ראשי תיבות א'ליהו ת'שבי, כדי 'בריתי' שהוא התורה, שהוא יעשה 'שלום' בין התלמידי חכמים שהם מרבים שלום בעולם. וזה זכה אליהו בשביל שאמר למשה, לא לימדתני רבינו הבועל ארמית קנאים פוגעים בו וכו', ומאחר שהיה מזכיר הלכה לרבו, לכן יזכה לעתיד שהוא יהיה לפה למשה ויפרש כל התורה".

הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד, להתעמק ולהשתעשע בביאור דבריו הקדושים אשר יסודתם בקודש, על מה ששנינו בגמרא (סנהדרין פב.) בענין זמרי בן סלוא שהביא את כזבי בת צור למשה רבינו:

"תפשה בכלוריתה והביאה אצל משה, אמר לו [זמרי למשה], בן עמרם זו אסורה או מותרת, ואם תאמר אסורה, בת יתרו מי התירה לך. נתעלמה ממנו הלכה [הבועל ארמית קנאין פוגעים בו], געו כולם בככיה, והיינו דכתיב (שם ז) כה-ו) והמה בוכים פתח אהל מועד, וכתיב (שם ז) וירא פנחס בן אלעזר. מה ראה, אמר רב, ראה מעשה ונזכר הלכה, אמר לו [למשה], אחי אבי אבא, לא כך לימדתני ברדתך מהר סיני, הבועל ארמית קנאין פוגעין בו, אמר לו [משה], קריינא דאיגרתא איהו ליהוי פרוונקא".

פירוש, מי שקורא את האיגרת שהוא יהיה השליח לעשות מה שכתוב בה, וכן כאן מאחר שרק אתה זכרת הלכה זו, על כן ראוי שתהיה השליח לקיים הלכה זו, וכך עשה פנחס שקם מתוך העדה והרג את זמרי בן סלוא. מבואר מזה כי פנחס זכה להיזכר בהלכה שנשתכחה מכל ישראל, ואפילו מכל שבט לוי, ויותר מזה אפילו

ENOS ENOS (ENOS (ENOS (ENOS (ENOS (ENOS (ENOS ENOS ENOS ENOS ENOS (ENOS (ENOS (ENOS (ENOS (EN

ממשה רבינו עצמו, ובזכות הלכה זו שנזכר בה והזכיר אותה לכל ישראל, כשקיים הלכה זו במעשה שקינא קנאת ה' צבאות והרג את זמרי, הציל את כל ישראל מכליה.

#### תשבי יתרץ קושיות ואיבעיות

לפי זה מבאר רבי נתן שפירא, כי מטעם זה יזכה פנחס הוא אליהו מדה כנגד מדה לעתיד לבוא, לבאר כל הקושיות והספקות שנתעוררו במשך כל ימי הגלות, כמו שמצינו בגמרא פעמים רבות בספק הלכה שלא נפשטה מילת "תיקו", ומורגל בפי העולם שהכוונה בזה על הנוטריקון: ת'שבי י'תרץ ק'ושיות ו'איבעיות. ומקור הדבר ב"תוספת יום טוב" (סוף עדיות) שהביא נוטריקון זה.

וכתב על זה הגה"ק החיד"א ב"מראית עין"
על אגדות הש"ס (יבמות צו.): "ונשארו בתיקו,
שהוא ראשי תיבות ת'שבי י'תרץ ק'ושיות
ו'איבעיות. והגם כי הרב יעב"ץ ז"ל בספר לחם
שמים סוף עדיות הלעיג על זה, לא ראה דבספר
הקדוש קנה כתב כן, גם הרמב"ם ז"ל בשני
פרקים שלא נדפסו בהקדמתו לפירוש המשנה
והמה בכתובים כתב כך".

ובאמת דבר זה שעתיד אליהו הנביא לפתור כל הספקות בתורה, יש לו מקור ברור בדברי הנביא (הושע י-יב): "נירו לכם ניר ועת לדרוש את ה' עד יבוא ויורה צדק לכם". ומצינו הפירוש על כך בגמרא (בכורות כד.) על ספק בהלכה:

"ראה חזיר שכרוך אחר רחל [שהוא דבוק אחריה והיא מניקתו, והשאלה היא אם זה סימן שהוא בנה אלא שיש לו צורת חזיר או לא], פטורה [האם] מן הבכורה [והנולד אחריו אינו בכור], ואסור



RAMAPOST

טיב הפעשיות | הפשך פעפוד ג' |

הוא ניגש אפוא אל רב העיר, ה"ה הגאון המפורסם רבי אליהו חיים מייזל זצ"ל, והשיח לפניו את לבבו וביקשו לסייעו בדבר. - אמר לו הרב, תן לי כמה ימים לברר הדבר לאשורו.

הזמין הרב בחשאי את היהודי לבוא לפניו, הוא נקרא לחדר בית הדין פנימה, ולאחר שסגר את הדלת אחריו, לחש הרב באוזנו כמשיח לפי תומו: דע לך חביבי, שהוגנבה שמועה לאוזני, שהכסף שיש בידך הוא כסף מזויף! והשוטרים מתכננים לפשוט לביתך באישון לילה, ותדע להיזהר בנפשך!

המסחר בכסף מזויף היה מצוי בימים ההם, והשלטונות נלחמו בעוז כנגד תופעה זו, אבוי היה לו למי שנתפס בקלקלתו, וצפוי היה לעונשים כבדים ומרים!

כששמע זאת היהודי מפי הרב הוא פרץ בבכי, וסיפר באוזן הרב את הכל, שאין זה כסף שלו כלל... אלא הוא גנבו מבית שכנו הגוי!

אם כך, אמר הרב, רוץ מהר והבא את הכסף, כדי שאחביא אותו באחת מפינות בית הדין, וכשיחפשו השוטרים בביתך לא ימצאו מאומה!

הזדרז היהודי הלודז'אי והביא אל הרב את כל האוצר משלם, והרב מיהר להזמין לביתו את אותו גוי בעל הממון. ובהגיעו הכניסו הרב פנימה והחזיר לו את כל ממונו בשלמות, ואמר לו: לאחר בירור מקיף עלה בידי בסייעתא דשמיא להשיב לך את האבידה, ואל לך לחשוד באותו יהודי, ולא באף יהודי! הגוי שמח מאוד על השבת רכושו, הוא לא הרבה בשאלות, הודה לרב נרגשות על עזרתו ושב לביתו.

הגוי הנרגש סיפר לחבריו על חכמתו הגדולה של הראבינער היהודי, שהצליח להשיב לו את רכושו הגנוב, אף שאין הוא איש יהודי! - והמעשה הזה גרם לקידוש ה' גדול בלודז', והערצתו של הרב גדלה גם בקרב התושבים הגויים.

לאחר ימים מספר פנה הרב אל היהודי הגנב, ואמר לו: תדע נאמנה, שהכסף הזה שגנבת מבית הגוי, לא היה פסול כלל מטעם הממשלה והשלטונות, אלא היה פסול מן התורה! כדקיימא לן גזל עכו"ם אסור! והמלך, מלכו של עולם, הוא שאסרו עליך!

או אז הבין היהודי למפרע את פקחותו של הרב, ושב בתשובה שלמה!

[פרטיות - 140915]

ע"נ רבי **דוד צבי**'

ב"ר יצחק ז"ל

נתרם ע"י בנו מנחם

מרדכי הי"ו

לע"נ ר' יחזקאל ב"ר

הצלחת **לאה** בת **איידל** תחי

נתרם ע"י **בנם** 

יחיאל יהושע הי"ו

בנו של הסבא מקלם, הגאון רבי נחום זאב זצ"ל, היה עוסק הרבה בעשיית חסד, מלבד גאונותו העצומה בתורה, וכפי שמעיד בו אביו הגדול במכתבו וקורא עליו: "איש החסד". אך בגודל צניעותו וענוותנותו היה מסתיר מאוד את מעשיו, וכל מעשי החסד הכבירים שפעל ועשה כולם נעשו בהיחבא בחשאי ובסודיות, כדי שלא ייוודע ולא יתפרסם מי פעל ומי

ניתן להנציח את העלון לשפחות, לברכה והצלחה או ליארצייט

לע"נ **שמחה** 

בת רחל יחזקאל

בן עמומה

לע"נ **הינדל** 

בת ר' משה

י**רמיהו** ע"ה

לע"נ ר' **ישראל** 

נתו נטע ב"ר דוד צבי

**הכהן** ז"ל

דוד ב"ר

משה ז"ל

לע"נ

האשה

מרים בת

ר' דוד

הודעה משמחת הננו להודיע כי בסייעתא דשמייא יצא לאור טיב התחזקות עבודת השי"ת כמו כו ניתו להשיג את שאר הספרים מסדרת טיב התחזקות עבודת השי"ת חלק א' + תורה + שמחה + עינים + חסד ספרים אלו ושאר ספרי רבינו ניתן להשיג בחנויות הספרים

הפרוטה מצויה בכיסם לקנות להם בגדים טובים.. ובראש חודש היה מתארח בכל חודש אצל משפחה אחרת מן המשפחות העניות שבישראל, ומעניק להם מתשורותיו בשמחה

[פרטיות - 5745]

בפעם הראשונה שהגיע מרן הגר"ש וואזנר זצ"ל אל עיה"ת בני ברק יצ"ו, נצרך להגיע אל בית גיסו, הרה"ח ר' שמואל מאיר גלבר ז"ל, אך בהיות שמעולם לא ביקר במקום לא הכיר ולא ידע אנה יפנה.

חכמים שביתם התברך בבנים ובנות, ואין

והנה בעודו מסתובב כך במבוכתו בין הרחובות, ניגש אליו יהודי זקן, ושאלו מה מחפש מר? וכשהציג בפניו את כתובתו של הגיס המבוקש, אמר האיש הזקו: בוא נא עמדי ואראר את אשר

תבקש, הוא נטל מידו את המזוודות וצעד עמו יחדיו עד ביתו של הרב גלבר בלב שכונת 'זכרון מאיר' שבמרכז בני

משהגיעו אל הבית הודה הרב וואזנר מאוד לזקן על עזרתו מכל הלב, ומשנכנס פנימה שאל את גיסו לזהותו של אותו

לאחר בירור קצר, התברר שאותו זקן היה רבינו החזון איש זצוק"ל בכבודו ובעצמו! שכראותו צורת יהודי תלמיד חכם הזקוק לעזרה, נרתם כדי לקיים בו את מצות החסד בגופו

[מתוך שיחה במידת החסד, קיץ תשע"ג]

שח הגאון מטשעבין זצוק"ל לחתנו הגאון רבי ברוך שמעון שניאורסון זצ"ל, בעל 'ברכת שמעון' ראש ישיבת טשעבין. שבין האנשים הרבים הבאים להתדפק על דלתו ישנם כאלה שאינם באים עם שאלות בהלכה, ואף לא לדבר עמו בלימוד, וגם לא כדי להתייעץ עמו או לבקש ברכה. - כי אם לספר לפניו סיפורים שונים מן העבר שלהם, ובעיקר היו אלו ניצולי שואה שלא רצו לשתף את בני משפחתם בכל המאורעות הקשות שעברו עליהם בשנות הזעם, ונצרכו לפרוק את אשר עם לבבם, ולשוחח מכל הניסים הגדולים שעברו עליהם בצר ובמצוק.

הוסיף הרב ואמר, הרי ידוע לך היטב עד כמה זמני קצוב, ואין עתותיי בידי לשבת עם אנשים אלו ולהקשיב לכל סיפוריהם. וגם המאורעות הקשים שעברו האנשים מכבידים עלי, וקשה לי אחר כך לחזור אל הסוגיא שעסקתי בה. - אך עם כל זאת קשה שבעתיים, שלא להקשיב לאותם אנשים, הנצרכים לאוזן קשבת, כדי לפרוק מעט מצערם וכאבם הקשה, שאין לך גמילות חסדים גדולה מזו!

[מתוך שיחה אודות שר התורה הגאון מטשיבין זצ"ל]

עשה חסדים הללו.

עשה בצנעא ובהסתר.

פעם שלח אליו אחד ממכריו מכתב דחוף, בו סיפר שאחותו הצעירה צריכה לעבור טיפול רפואי קשה בעיר 'קניגסברג', ומבקש מאוד ממנו לדאוג שם עבורה לרופאים טובים, ולכל שאר צרכיה הרפואיים שם.

רבי נחום זאב קיבל את המכתב ולא ענה עליו ולא כלום, כעבור כמה חודשים פגש היהודי את ר' נחום זאב, וצעק עליו בגערות קשות: אינך מתבייש? שלחתי אליך מכתב מלא בקשה ותחינה, שתעזור לאחותי החולנית, ומדוע לא עשית כלום למענה?!

רבי נחום זאב כדרכו שתק ובלם את פיו, ולא ענהו מאומה. כעבור זמן רב נפגש היהודי עם אחותו, והיא סיפרה לפניו שכל ענייני העזרה הרפואית הן בסידור ביקורי הרופאים והן שאר השירותים שנצרכה בקניגסברג, את הכל קיבלה בצורה יוצאת מן הכלל! על ידי הקשרים שהפעיל שם רבי נחום זאב, אשר לא נח ולא שקט כל עת שהותה במקום! או אז נודע לאיש גודל צדקותיו של הגאון הצדיק, שברח מן הפרסום ומן הכבוד, הרחק כמטחווי רשת! ואת הכל

[מתוך שיחה בשבח מעלת מתן בסתר]

הגה"צ המקובל רבי סלאמן מוצפי זצוק"ל, היה מרבה להתעסק גם בענייני גמילות חסדים שונים, בכמה וכמה תחומים.

בערוב ימיו לאחר שחיתן את ילדיו, נוכח לראות שבסוף החודש נשארים אצלו מעט מעות מן המשכורת החודשית. ומנהגו בקודש היה שלא להשאיר כסף מחודש אחד למשנהו, בהיותו סמוך ובטוח בצור עולמים ברוך הוא, שיזמין לו פרסתו וכלכלתו הנצרכת לו בכל חודש לפי עניינו. ולפיכך מדי חודש בחודשו היה נוטל את שארית הממון שנשאר בידו, אם מעט ואם רב, וניגש העירה אל השוק המקומי, שם קנה בגדים רבים עבור משפחות של תלמידי

לקבלת העלון בפייל (דוא"ל) נא לשלוח לפייל הפצו"ב

לעילוי נשמת האישה החשובה

חיה סאסא בת לאה ואברהם ע"ה

לרפואת

בועז בן

Access Credit

גרפצ'יק

0ל: 02-5002321

קשת **הרשת** 

shivti11@gmail.com | 05276-10455 078-3331109 יו"ל ע"י קהילת שבתי בבית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים טל:

לע"נ ר' דב

ב"ר אברהם יעקב ז"ל

נפטר ה' אלול

יהודי יקר! אל תחזיק טובה לעצכך, הכך פוזמן להדפים ולהפיץ את העלון באזור מגוריך ולהיות שותף לזיכוי הרבים. הפעוניינים יקבלו את העלון בפייל (אפשר גם ישירות לרפוס) בקובץ להדפסה. Anyone Interested in receiving Tiv Hakehila weekly in Hebrew or English should Email - Sheldon@hpins.net Or | zeligk@gmail.com or text 718-249-7173







02-6257948



### תיקון 'שנאת חינם'

גרסינן בגמרא סנהדרין (פב:): "אמר לו הקב"ה למשה, הקדם לו שלום, שנאמר 'לכן אמור הנני נותן לו את בריתי שלום', וראויה כפרה זו שתהא מכפרת והולכת לעולם".

פרשא דידן תחילתה במידת השלום, "הנני נותן את בריתי שלום", בהקדמת שלום לפנחס על כפרת מעשה הקנאות. - וסופה בפרשת

המועדות, בכל קרבנות המוספין שמקריבים ישראל בימי חג

נעוצה סופה של פרשה בתחילתה, כאשר מעשה הקנאות נעשה לשם שמים ללא נגיעות ופניות, כמו שעשה פנחס הכל לכבודו יתברר, והתרצה מעשהו במרומים, עד שביום הקדוש בעת נעילת שער מזכירים אנו זכותו: "רחמנא אידכר לן זכותיה דפינחס קנאה". - בזה זוכים לשמחת יום טוב למועדים וחגים. שכן קנאות זו מביאה שלום בישראל בקירוב לבבות, ולחגיגת מועדים וזמנים שיושבים ישראל בשבת אחים גם יחד, באיחוד הלבבות.

אך מאידך בפרשה זו מתחילים ימי 'בין המצרים', שנגזרו עלינו בעוון 'שנאת חינם' (יומא ט:). ובזאת תבחנו, שאם הקנאות איננה לשמה, רק כדי להרבות המחלוקת ח"ו, אזי במקום שתביא פרשת פנחס ימי שמחה וששון במועדים ורגלים, היא מביאה את ימי החורבן והאבלות של בין המצרים, מחמת המחלוקת והפירוד. לא כן אם הכוונה לשם שמים, הנגי נותן לו את בריתי שלום, ומביאה מועדים לשמחה וחגים וזמנים

ויהי רצון שנזכה לתקן עוון "שנאת חינם", בכל העניינים שבין אדם לחבירו. - ובזה ייהפכו הימים הללו עלינו לשמחה ולששון, ומהרה נזכה לבנין בית קדשנו ותפארתנו, בביאת בן דוד משיחנו, במהרה בימינו, אמן.

[על פי 'טיב התורה' פרשא דידן]

בעת שנתמנה הגאון רבי משה פיינשטיין זצ"ל, בעל 'אגרות משה', כנשיא 'אגודת הרבנים' דארצות הברית וקנדה, המאגד יחדיו כמה מאות רבנים חשובים, היו כמה עסקנים צעירים שעדיין לא הכירו את רום מעלתו וצדקותו, וסברו שאין משרה רמה שכזו מתאימה לו.

עלו כמה מן העסקנים הללו ובאו אל ביתו של רבי משה, וגערו בו על שנטל את התפקיד הנכבד על עצמו, וזלזלו בכבודו באמרם שאינו ראוי לאותה איצטלא וכו'. - דבריהם כאבו מאוד לליבו של ר' משה, גם הוא סבור היה כך, אך חזקה עליו הוראת גדולי הדור, ובקשת רוב מנין ורוב בנין של יהדות התורה בארצות הברית, ולכן לאחר חיבוטים ומבוכות לא עזב אותה נשיאות שהוטלה על שכמו.

והנה לאחר תקופה קצרה הסתבך אחד מאותם עסקנים עם רשויות המס שבאמריקה, כידוע שבענייני ממונות החוקים באמריקה והעונשים קשים וחמורים מאוד. הוא עמד בפני משפט סבוך וחמור, אשר עתיד היה לסוגרו לשנים רבות אחר סורג ובריח.

העסקן הנידון התיירא מאוד לנפשו, והאפשרות היחידה שניתן היה אולי לשנות בה את גזר הדין, היתה על ידי 'מכתב המלצה' מגלילות ידי קדשו של נשיא אגודת הרבנים, שיעיד בו בעצמו 'עדות אופי' על הנאשם, ובתוקף סמכותו העליונה יכול הוא לבקש את פני השופט לחון את הנידון.

בצר לו עלה ובא אותו עסקן שוב אל ביתו של ר' משה, סיפר לפניו דברים כהווייתן על מצוקתו הגדולה, וביקש על נפשו לכתוב נא עבורו 'כתב המלצה' כדי להצילו מן המשפט המסובך. רבי משה הצדיק נענה בחפץ לב, הוא לא הזכיר מאומה מאותו

מיד לכתוב 'עדות אופי' טובה וחיובית על האיש. ולבסוף סיים בנימה אישית כמה שורות של בקשת חנינה, בפניה נרגשת אל כבוד השופט הנכבד בעצמו.

במהלך המשפט הגיש הנאשם לשופט את מכתב התעודה, הנושא בעוז את הלוגו של

'נשיא אגודת הרבנים', השופט התרגש מאוד ממכתב זה, היתה לו הערכה מיוחדת לר' משה, והוא קרא את כל המכתב בתשומת לב מרבית.

במהלך קריאת פסק הדין הופתע האיש להיווכח שהוא זכה במשפט. ובין שלל הנימוקים שכתב השופט להוציאו זכאי. הודגשה כמה פעמים אותה 'עדות אופי' שמסר הגאון הגדול נשיא אגודת הרבנים, שעל סמך אותה עדות יצא זכאי!

לאחר שיצא האיש מכותלי בית המשפט שמח וטוב לב, עלה אל ביתו של הגאון להודות לו על טובתו הגדולה, וביקש את מחילתו על מה שפגע בכבודו, והתנצל שלא הכיר את רום מעלתו וטעה בהערכתו. ר' משה שמח לזכאותו. וכמובן מחל בלב שלם, ונעשו ידידים טובים לאורך ימים ושנים.

['טיב הזכרונות' - ר' משה פיינשטיין זצ"ל]

מסוםר על הגאון רבי אליהו דסלר זצ"ל, בימי רבנותו בעיר 'גייטסהעד' הגדולה שבאנגליה.

באותם ימים הוקם 'סמינר גייטסהעד' לבנות בית יעקב, אשר נודע והתפרסם לשם ולתהילה בכל רחבי תבל. בחגיגה הגדולה של 'חנוכת הבית' נתבקש הרב הגדול לשאת 'נאום' לכבוד

ואכן במהלך אותו מעמד שנערך ברוב עם לתפארת בנות ישראל, נשא הרב נאום חוצב להבות בשבח החינוך הכשר והטהור, שעלינו להישמר בטהרה מיוחדת, כשמירת פך השמן הטהור.

לאחר כמה ימים הזדמן לגייטסעהד רב אחד שכששמע שהרב נשא את נאומו בפני בנות הסמינר לא מצא הדבר חן בעיניו. הוא ניגש אל הרב דסלר וגער בו על כך בפני קהל ועדה, וזלזל בכבודו וכו'.

בתגובה, ענה לו הרב דסלר בשתי מילים בלבד: "יישר כוח"! ותו לא מידי.

למחרת נודע להרב דסלר שהוזמן אותו רב למסור שיעור באחד הכוללים שבגייטסעהד, ביקש אפוא לברר את השעה המדויקת של השיעור. ובהגיע העת הופיע הרב דסלר בהדרו אל הכולל, ונתיישב לשמוע את השיעור כאחד האברכים הפשוטים... וכל זאת כדי להראות בבירור, שאינו מקפיד עליו כלל!

[פרטיות - 7380]

בעיר 'לודז' העשירה שבארץ פולין דרו הגויים בשכנות טובה עם היהודים, והיו מנהלים ביניהם עסקי מסחר מסועפים. אחד מיהודי המקום התוודע אל גוי עשיר אחד, ונודע לו שזה הגוי עשיר כקרח, פחז עליו יצר הגניבה, ובלילה אפל אחד התפרץ היהודי אל בית הגוי, וגנב משם את האוצר הגדול. למחרת בבוקר כשנודע דבר הגניבה לבעל הבית הגוי, הוא לא ידע את נפשו מרוב צער ומבוכה, הוא חיפש וחיפש בכל מקום אפשרי, אך את האבידה לא מצא. הוא לא ידע להשית עצה בנפשו, עד שלאחר כמה ימים נפל חשדו על אותו יהודי שעמד עמו בקשרי המסחר.

לאחר שערך כמה חקירות ובדיקות התחזק אצלו החשד, והתברר לו שיהודי זה הוא אכן הגנב, אבל לא היו בידו ראיות מספיקות להוכיח זאת בבירור.

הפשך בעפוד ד'

### סיפורי השגחה פרטית שנשלחו לפערכת ע"י הקוראים 'כי גבר עלינו חסדו'

ראיתי מבצע טוב לטיטולים עבור התינוק וקניתי. מיד כשפתחנו את החבילה. הבנתי שכנראה הטיטולים

ניסינו להשתמש בהם אך הם היו קטנים מדי. עלה לי רעיון להעביר את הטיטולים לאחיין שלי שהמידה כנראה תתאים לו.

בבוקר יום שישי חמי קפץ לבקר ובאמתחתו עלוני שבת.

העברתי לו שקית מלאה טיטולים עבור האחיין שבדיוק עמדו להתארח באותו שבת אצל חמי.

בשבת הם הסתובבו בעצבנות כתרים אחר דבר מה, חמי שאל מה קרה ואם יכול להציע את עזרתו, אך הם שללו את אפשרותו לעזור והסבירו לו כי שכחו את הטיטולים בבית ולא יודעים מהיכן להשיג כמות טיטולים עבור השבת...

באותו רגע נזכר חמי במשלוח הטיטולים שלקח מאתנו ומיהר להושיט את החבילה לידם, הטיטולים היו בדיוק במידה הנכונה עבור התינוק.

וכך בסיעייתא דשמיא היו להם שפע טיטולים לכל השבת...

כמובן שאחד העלונים שהביא חמי איך לא? 'טיב הקהילה' וכמה מתאים הסיפור לטיב ההשגחה!!!

בעלת המעשה י.ר.

הכעונין לזכות את הרבים בסיפור של השגחה פרטית פוזפן לשלוח אל ר' שפחה ספואלס 15326517922 : \$\text{CP792} o.y.wines@gmail.com :או לי



| הפשך פעפוד ב' וראה את החורבן הנורא שהיה שם, בוודאי תקף אותו צער איום ונורא על חורבן הבית ועל השבר הגדול שהיה לנו, בהבינו עד כמה נתרחקנו ממקור הקדושה, ממש עד דכדוכה של נפש, אולם בכל זאת חגר רבי יוסי את מתניו בעוז ונעמד להתפלל בשמחה ובכוונה. הלכך, מיד יצא בת קול, ושמע רבי יוסי את השכינה הקדושה מייללת על שהחריבה את ביתה ושילחה את בניה. הוסיף על כך אליהו הנביא, שכך הוא בכל עת שבני ישראל נכנסים לבתי כנסיות להתפלל, שכאשר הקב"ה רואה את בני ישראל מתגברין על יצרם הרע ועל הריחוק בו הם נתונים, ובכל זאת מהללים ומפארים את שמו הגדול, מיד יוצא בת קול ואומרת: "אשרי המלך שמקלסין אותו בביתו כך, מה לו לאב שהגלה את בניו, ואוי להם לבנים שגלו מעל שולחן אביהם". מעתה הבן נבין היטב מדוע קבעו לנו חכמינו לקרוא את פרשת פנחס בימי בין המצרים, שהיות ובימים האלה נחרב הבית והתגבר המסך המבדיל שבין ישראל לאביהם שבשמים, על כן, דווקא כעת אנו קוראים בפרשת הקרבנות ועוסקים בה, ומן העסק הזה עולה ריח ניחוח להשי"ת ממש כמו אותה שעה שהיו מקריבין הקרבנות בבית המקדש, ודבר זה גורם להתעוררות רחמים גדולים לפני הקב"ה, שרואה את בני ישראל מתגברים על הכל ועובדים אותו בכל לבב ועוסקים בתורת הקרבנות, דבר זה מביא לחרטה גדולה על בריאת היצר הרע ועל חורבן הבית, ומחיש ומקרב את בניין הבית והגאולה המקווה במהרה בימינו אמן.







### שבעה עשר בתמוז

הכל חייבים להתענות בארבע צומות הללו, ואסור לפרוץ גדר בזה (שיע תקינ סיא). ב. ביום שבעה עשר בתמוז אירעו חמשה צרות לישראל, שבו נשתברו הלוחות כשירד משה מו ההר כמפורש בתורה. ובוטל התמיד מלהקריב עוד בבית הראשון, והובקעה העיר בחורבן בית שני, ושרף אפוסטמוס הרשע את התורה, והועמד צלם בהיכל (מיב סקיב).

ג. ואע"פ שבחורבן בית ראשון הובקעה העיר בתשעה בתמוז, וכדכתיב (יומיהו ליט ב'): "בחודש הרביעי בתשעה לחודש הובקעה העיר". מכל מקום אין מתענין אלא בי"ז בו, כיון שבחורבן הבית השני הובקעה בי"ז בו, וחורבן בית שני חמיר לן (שעה"צ סי תקס"ה סק"ח). ולא גזרו להתענות אף בתשעה בו, משום דאין מטריחין על הציבור יותר מדאי (מיב סקיד). ולפ"ז בעל נפש יש לו להתענות גם בתשעה בו. אמנם בירושלמי איתא דגם בחורבו הראשון הובקעה העיר בי"ז בו, אלא שמפני הצרות טעו בחשבון, וא"כ גם לבעל נפש אין להחמיר בזה (מג"א סק"ב ומחהשיק שם).

ד. וכל אלו הימים כל ישראל מתענים בהם מפני הצרות שאירעו בהם, כדי לעורר הלבבות לפקח על דרכי התשובה, ויהיה זה זכרון למעשינו הרעים ומעשה אבותינו שהיה כמעשינו עתה, עד שגרם להם ולנו אותן הצרות, שבזכרון הדברים אלו נשוב להטיב, כמו שנאמר: "והתודו את עונם ואת עון אבותם", ולכן חייב כל איש לשום אל לבו באותו הימים. ולפשפש במעשיו ולשוב בהן, כי אין העיקר התענית, כמש"כ באנשי נינוה: "וירא ד' את מעשיהם", ואמרו חז"ל: את שקם ואת תעניתם לא נאמר. אלא את מעשיהם, ואין התענית אלא הכנה לתשובה, לכו אותם האנשים שכשהם מתענים הולכים בטיול ובדברים בטלים. תפשו הטפל והניחו העיקר, ומכל מקום אין לפטור את עצמו בתשובה בלבד, כי ימים אלו הם מצות עשה מדברי הנביאים להתענות בהם (מ"ב סיי תקמ"ט

#### שכח ואכל באמצע התענית

ה. אם שכח ואכל באמצע התענית ה"ז צריך להמשיך את התענית אח"כ (מיב שם אין צריך להתענות יום אחר, אם לא מקיס שכוונתו לכפרה, וכן איתא במהרי"ל שציוה לאחד להתענות אח"כ לכפרה (מ"ב סיי תקס"ח סקית). ואם קשה עליו להשלים התענית ביום אחר, יפדה התענית בצדקה (כה"ח סק"ו בשם זכור לאברהם).

בירך על מאכל ונזכר קודם הטעימה

ז. נחלקו הפוסקים במי שלקח דבר מאכל לידיו ובירך עליו, ונזכר אח"כ שהוא יום צום ויש מי הקס"ח סק"א). ויש מי ואסור באכילה (עי שעית סי תקס"ח סק"א). שכתב להכריע (תשוה"ג ח"א סיי שכיט) דבתענית ציבור לא יטעום אע"פ שכבר בירך, מפני שלא הותר לו לעבור איסור מדעת בשביל שעשה איסור בשוגג שלא מדעתו. אר כל זה דוקא במשקה שלא שייך בו טעימה מבלי שיבלע מעט, משא"כ במאכל נכון שיטעום מעט ויפלוט.

> אכילה ושתיה כלילה שלפני התענית N 2 /

ז. כל תענית שאוכלין בו בלילה ה"ז אוכל ושותה עד שיעלה עמוד השחר, ואפילו גמר סעודתו מכבר ורוצה לחזור ולאכול קודם אור היום ה"ז רשאי, והוא שלא ישן עדיין שינת קבע, אבל אם ישן כבר שינת קבע אפילו שלא על מיטתו, אינו חוזר ואוכל ולא שותה, אלא אם כן התנה קודם השינה שיוכל לאכול ולשתות גם אח"כ (שו"ע סי תקס"ד ס"א ובמ"ב שם).

מתנמנם, דהיינו נים ולא נים תיר ולא תיר, לא חשיב שינה (מיב סי תקס"ד סק"ב).

י. וי"א דלענין שתיה א"צ תנאי, כיון דמסתמא דעתו של אדם לשתות לכשיקום משנתו. שכן דרך האדם להיות צמא אחר השינה, והוי כאילו התנה, ולכתחילה ראוי להחמיר כדיעה ראשונה ולהתנות אף בשתייה, אבל בדיעבד אין להחמיר בזה. ומ"מ אם הוא רגיל לשתות לאחר השינה א"צ להתנות (שו"ע ומ"ב ושעה"צ שם). יא. ומשמע בשו"ע דה"ה אם היה ישו בתור הסעודה. אעפ"כ אסור לו לגמור סעודתו אם לא התנה מקודם, אבל כמה אחרונים הסכימו שאם ישן בתוך סעודתו מותר לו לגמור סעודתו לכשיקום משנתו, כיון דמתחילה היה דעתו לאכול עוד, ולא עוד, אלא אף אם ישן קודם הסעודה כמו שמצוי שאדם ישן בתחילת הלילה ואח"כ קם לאכול. ה"ז מותר לאכול אח"כ, דכיון שדרכו לאכול סעודתו בלילה א"כ לא סילק את עצמו מן האכילה על ידי השינה. ומ"מ המחמיר על עצמו בכל

יב. ובכל אופן יש ליזהר שלא יתחיל לאכול פת יותר מכביצה בחצי שעה הסמוכה לעלות השחר (מיב סי פיט סקכ"ז).

יג. וה"ה שיש למנוע לכתחלה אף מאכילת מיני מזונות יותר מכביצה, דחיישינן שיש בזה קבע, ומ"מ אם קשה לו התענית יש לצדד להקל בזה, אך אם יש לו פירות וכיו"ב עדיף טפי, דהא קיי"ל דאין בהם קבע (תשוהינ ח"ב סי' רנ"ד).

יד. אף מי שדרכו לרחוץ פיו בשחרית לא יעשה כן בתענית ציבור, ומ"מ במקום צער יש להתיר, רק שיזהר ביותר לכפוף ראשו ופיו למטה. כדי שלא יבואו המים לגרונו. ובת"ב אין להתיר אא"כ יש לו צער גדול ותפס"ז ס"ג ובמיב שם). וה"ה דאין לנקות השיניים בת"ב במים או בחומץ, אם לא כשיש לו צער גדול, ומ"מ מי שיש לו ריח הפה יכול לנקות את שיניו במברשת עם אבק שיניים בלא מים, ובפרט אם הוא עושה כן כדי שיוכל להתפלל בנקיות, ובמקום הצורך יוכל גם לשטוף את פיו אח"כ באופו שיכפוף ראשו ופיו למטה וכנ"ל (מנח"י ח"ד סיי ק"ט).

ה. והטעם, דאע"פ שלא הצריכו בצומות אלו להפסיק מבערב, מ"מ שם תענית מתחיל מבערב, ולכן כל שסילק עצמו מן האכילה או שישן שינת קבע ה"ז אסור באכילה (שעה"צ סיי תקס"ה סק"ח).

ש. ודוקא אם ישן שינת קבע, אבל אם היה

זה קדוש יאמר לו (שרע ומיב שם ובשעה"צ סק"ג).

### רחיצת פיו בשחרית

שו. לא ילעוס עצי קנמון ושאר בשמים ועץ מתוק כדי ללחלח גרונו אף אם יפלטנו אח"כ

# (AP)

### = להקריב לי במועדו פרשת פנחס נסראת בימי ביו המצרים

השבת נקרא בתורה בפרשת פנחס, אולם אם נתבונו מעט בתוכן הדברים שהתפרשו בפרשה זו, יתעורר אצלנו קצת תמיהה ופלא. שהרי בפרשה דנו חוזרת התורה הקדושה ומונה את כל קרבנות הציבור שהיו מקריבין בבית המקדש במשך השנה כולה, למן קרבנות התמיד שהיו מביאים בכל יום פעמיים באהבה, ועד המוספים שהקריבו מדי שבת בשבתו וראש חודש בחדשו, ובהמשך, גם המוספים של כל מועדי השנה, פסח, שבועות, ראש השנה ויום הכיפורים, סוכות ושמיני עצרת. הפלא הוא, שהפרשה הזאת מזדמנת בדרך כלל להיקרא דווקא בשבתות של בין המצרים, ובייחוד בקביעות השנה כמו בהאי שתא, שבארץ ישראל יקראוהו בעצם יום השבת קודש שחל בו שבעה עשר בתמוז. ולא דבר ריק הוא, שהרי באלו הימים מתאבלים כל בית ישראל ומצטערים על בית המקדש שחרב והייתה לצייה ולשממה, ואין לנו עתה כהנים בדוכנם ולווים בשירם וזמרם, ואין אנו יכולים לעשות חובותינו בבית הגדול והקדוש שנקרא שמו עליו, שאין לנו עתה לא עולה ולא זבחים, לא תמידין ולא מוספים, והנה דווקא בימים האלה הזדמן לנו לקרוא את פרשת כל הקרבנות.

### ארבעה מתחרט עליהו הקדושו ברוך הוא שבראם

הרה"ק בעל ה'מאור ושמש' (בפרשה זו) כבר הרגיש בדקדוק זה ואף עמד על סודם של הדברים, ובכדי לבאר את העניין לאשורו. הוא מקדים להביא את המעשה הידוע המסופר בגמרא (ברכות ג.) על רבי יוסי, שפעם אחת בהיותו בדרך הילוכו הגיע זמן תפילה, והיות שחיפש אחר מקום שיוכל להתפלל בו בכוונה, מצא חורבה אחת מחורבות ירושלים ושם נכנס להתפלל בכוונה ובמתינות. משסיים רבי יוסי את תפלתו ויצא מן החורבה, פגש באליהו הנביא שעמד כל העת על הפתח, ושאלו אליהו: "בני, מה קול שמעת בחורבה זו"? ענה רבי יוסי: "שמעתי בת קול שמנהמת כיונה ואומרת: אוי לבנים שבעוונותיהם החרבתי את ביתי ושרפתי את היכלי והגליתים לבין האומות". הוסיף אליהו הנביא לומר לו: "חייך וחיי ראשך, לא שעה זו בלבד אומרת כך, אלא בכל יום ויום שלש פעמים אומרת כך. ולא זו בלבד, אלא בשעה שישראל נכנסין לבתי כנסיות ולבתי מדרשות ועונין יהא שמיה הגדול מבורך, הקדוש ברוך הוא מנענע ראשו ואומר: אשרי המלך שמקלסין אותו בביתו כך, מה לו לאב שהגלה את בניו, ואוי להם לבנים שגלו מעל שולחן אביהם".

וצריך להבין את פשרן של דברים, היאך יתכן שבאותו הזמן שבני ישראל נעמדים להתפלל אל הקב"ה, יוצאת בת קול, שהמשמעות שלה הוא כאילו והקב"ה מתנחם ומתחרט על שהחריב את בית המקדש והגלה את בני ישראל.

אלא, מגלה לנו ה'מאור ושמש', מה ששמע בעצמו יוצא מפה קדשו של הרה"ק הררמ"מ מרימנוב זי"ע, שהיה שואל: הלא אנו יודעים שהקב"ה מקיים את כל מצוות התורה, אם כן, היכן מצאנו להקב"ה שיקיים את מצוות התשובה. ותירץ על פי דברי הגמרא (סוכה נב:), שארבעה דברים מתחרט עליהם הקב"ה על שברא אותם, כשבין הדברים מונה הגמרא גם את היצר הרע והגלות. הרי לך, שגם הקב"ה מקיים את מצוות התשובה, על ידי כך שמתחרט על שהביא לעולם את היצר . הרע, ועל מה שהגלה את בניו מארץ ישראל.

#### העוסק בתורת חטאת כאילו הקריב חטאת

עתה, משידענו שכביכול והקב"ה מתחרט על בריאת היצר הרע ועל חורבן הבית וגלות ישראל, צריכים אנו גם לדעת מהו הגורם להקב"ה שיבוא לידי החרטה, ובאיזה זמן מתרחש הדבר הזה. אלא העניין הוא כך, שבזמן שבית המקדש עמד על מכונו, היו מקריבין שם קרבנות מדי יום ביומו, והיה עולה מזה אשה ריח ניחוח להשי"ת, אולם אחר שגברו עוונותינו וחרבה עירנו, שבתה גם בית המקדש משוש ליבנו, וחדלו מלהקריב הקרבנות תמידין כסדרן, שהרי אין אנו יכולים לעלות וליראות שם ואין לנו לא עולות ולא זבחים.

אפס כי נחמה אחת נותרה לנו לפליטה גדולה, שהרי הקב"ה הבטיח לנו (מנחות קי.), שבעת שנעסוק בתורת הקרבנות, ייחשב לנו הדבר כאילו הקרבנו לפניו את הקרבנות במועדם, ממש כמו בעת שהיה בית המקדש עומד על מכונו, ובכל יום ויום בשעה שמתפללים בני ישראל ואומרים את פרשת הקרבנות בכוונה. מתעורר אצל הבורא יתברר שמו נחת רוח ותענוג בדומה למה שהיה בשעה שהיו הכהנים משרתים לפני השי"ת ומקריבים את הקרבנות.

ברם, עדיין חילוק יש בין הזמן הזה לבין הזמן שהיו מקריבים את הקרבנות בפועל ממש, שכן בשעה שעמד בית המקדש על מכונו, היו בני ישראל קרובים אל השי"ת כמו בן שדר אצל אביו וסמוך על שולחנו, ולא היה זה רבותא גדולה כל כך שהם עושים את רצונו ומביאים לפניו עולות וזבחים. אולם בשעה שחרבה הבית, נעקרו בני ישראל מנחלת אביהם, ומלבד היצר הרע שמנסה תמיד להסית ולהדיח את ישראל מו התורה והמצוות. הרי שנוסף צרה על צרתנו. כי בשעת חורבו הבית ירד מסך של ברזל המבדיל וחוצץ בין ישראל לאביהם שבשמים, ועד כמה שקשה להתגבר על היצר הרע, מעתה נעשה הדבר קשה שבעתיים, מחמת הריחוק הגדול שנתהווה עם החורבן. באשר על כן, בשעה שבני ישראל מתגברים על היצר הרע שפוחז עליהם - וביותר בימי בין המצרים - שאז הולך וגדל המסך המבדיל והריחוק מן הקב"ה, ובכל זאת פונים הם לבתי כנסיות להתפלל במתיקות וכמונה מעות, ואף אומרים את פרשת הקרבנות בכוונה ובפירוש המילות, דבר זה גורם לשעשועים גדולים לפני הקב"ה, שרואה את בניו רחומיו המתאמצים בכל כוחם, ומתגברים על היצר הרע ועל הרגשת הריחוק ממנו יתברך, ומתוך כך מתעורר שם חרטה גדולה על שברא את היצר הרע המטריד את בני ישראל, ועל שהחריב את ביתו והגלה את בניו.

#### העסק בתורת הקרבנות מקרב את הגאולה

זהו אם כן פשר המעשה המובא לעיל, שבשעה שנכנס רבי יוסי אל תוך אחת מחורבות ירושלים, | הפשך בעפוד ג'





## טיב המערכת)

### וראה את הארץ

אשה מבוגרת היתה בבית האבות ובניה ה'יו באים
תדיר לבקרה ולכבדה, לילה אחד קיבלה המשפחה
טלפון מהנהלת בית האבות ומודיעים להם שאימם
נפטרה, בצער רב ערכו לוויה מכובדת וקברוה
במקום טוב בחלקת שומרי שבת, והתישבו שבעה,
ביום השלישי לשבתם, והנה הטלפון מצלצל, אחד
מהבנים ענה לטלפון ולאחר רגעים מספר החוויר
ניצד זה יתכן, אך לא היה כל ספק זו אמו, והנה הוא
שומע אותה מתלוננת כי זה שלושה ימים אף אחד
מבני המשפחה לא בא לבקרה, והיא רוצה לברר

טלפון מהיר להנהלת בית האבות והטעות התברדה, אשה אחרת נפטרה באותו לילה ובטעות התקשרה ההגהלה למשפחה זו והודיעו שאמם נפטרה, בעוד היא חיה ונושמת וממתינה בחדרה, הנהלת בית האבות התקשרו לבן הנפטרת ומודיעים לו שאמו נפטרה, למרבה הפלא הוא לא התרגש אלא ביקש מהנהלת בית האבות שישרפו את הגופה כמנהג הגויים ל"ע, המנהל התנצל והסביר שקרתה טעות, הבן ואמר כי אמו בקבר הארבעה ימים, אז התרגש הבן ואמר כי אמו בקשה תמיד שיקברו אותה בקבר ישראל, אך הוא אמר שוב ושוב כי בימינו כבר לא ישרים לוויות אלא שורפים גופות, והיא כל ימיה התפללה שתזכה ללוויה יהודית ולהגיע לקבר התפללה שתזכה ללוויה יהודית ולהגיע לקבר

### ישראל!

הקב"ה אומר למשה רבנו 'עלה אל הר העברים וראה את הארץ', ורש"י מסביר כי מכיון שאמר לו הקב"ה 'נתון תתן', אמר משה 'אותי ציוה המקום להנחיל, שמא הותרה הגזירה ואכנס לארץ, אמר לו

. הסב"ה גזרתי במקומה עומדת'.

כמה התפללנו אנחנו ואבותינו ואבות אבותינו שיבוא הגואל ויבנה לנו את בית המקדש, והנה עוד שנה עברה, ואנו מוצאים את עצמנו שוב בימי בין המצרים, וזה עלול להיות חלילה פתח לייאוש, עלינו ללמוד ממשה רבנו, שלמרות שהקב"ה נשבע שהוא לא יכנס לארץ, הוא לא מפסיק לנסות ולהתפלל, גם אנו לא נתייאש ונמשיך להפציר ולהתבלל, גם אנו לא נתייאש ונמשיך להפציר ולהרבות בתפילה, 'ואף על פי שיתמהמה עם כל

זה אחכה לו בכל יום שיבוא!

### ובני לרח לא מתו: (מ, א)

ופירש רש"י: הם היו בעצה תחילה, ובשעת המחלוקת הרהרו תשובה בלבם, לפיכך נתבצר להם מקום גבוה בגיהנם וישבו שם: מדברי רש"י אלו רואים גודל ערכה של כל עבודה, גם אם היא עבודה זעירה מאוד, שהרי בני קרח מאחר והיו הקרובים ביותר אל אביהם, ,הסברא נותנת שהיו מעורים בכל האמצעים שנקט בהם אביהם, ואלו הפעולות היו רעות מאוד בעיני השי"ת, כפי שרואים שנענשו על כך קשות בעונש חמור שלפניו ולאחריו לא היה, ועל אף שהרבו אז בפשעים חמורים אלו נתרצו לפני בוראם בסיבת 'הרהור תשובה' בלבד, זאת אומרת שעל אף שעדיין לא היה להם שהות להוציא את מחשבתם אל הפעל ולקיים משפט התשובה כהלכתה [מממאר בחז"ל ובפוסקים שיש ד' חלקי התשובה שהם: חרטה, עזיבה, וידוי, קבלה, ורק אחר שקיים כל הד' חלקים קיים המצווה כדבעי] בכל זאת העילה להם המחשבה שלא נהגו כהוגן ועליהם לשוב על הנהגתם השלילית, והיינו שמחשבה שאין בה שום מעשה גברה גם על כל תעלוליהם שנעשו בפועל להרע, והיא אשר הגינה עליהם מהעונש המר שנקנסה על אביהם ונמשך אלפי שנים עד היום הזה.

הרי לנו מכאן שהרהור כל שהיא של טוב גוברת על פעולות כבירות של רע, וזהו לימוד עבורינו עד היכן מגעת כל עשיה כל שהיא למען השם יתברך, וזה הדבר הוא חיזוק גדול על כללות העבודה, הן בהדברים הנוגעים בכמות העבודה והן בהדברים הנוגעים באיכות העבודה, בכמות כיצד? הרי שיצרו של אדם התגבר עליו וכתוצאה מכך השבית אותו מעבוד את בוראו משך רובו של יום, והנה עומד האדם בערבו של יום ומהרהר בלבו על מר גורלו שזה עתה הצליח מעשה שטן ומסיבות שונות הצליח לעכבו מלהקדיש את יומו להשי"ת, ובעודו חושב מבקש היצר טוב לעודדו ואומר לו, הנה עדיין לך איזה זמן מועט שאותה הנך יכול להקדיש לתורה ולעבודה בטרם יפנה היום, אך שוב מתגבר עליו העצבון ומהרהר בלבו מה יתן לי ומה יוסיף לי אלו הרגעים המועטים, וכי אמורים אלו לשנות את מצב היום? הרי בסופו של דבר רובו של היום הינו ככולו, ונמצא שזה היום לא נחשב ליומו של הקב"ה, בין אם אקדיש את אלו הרגעים להקב"ה ובין אם לא! אך לאמיתו של דבר הינו טועה טעות גדול, כי האמת הוא שאלו הרגעים האחרונים יכולים לשנות את מהותו של היום כולו באם רק יקדיש אותם להשי"ת ולתורתו, כי אפילו שעה מועטת של תורה ועבודה היא חשובה מאוד בעיני השי"ת, וכל השעות שבהם ביטל מעבודת השי"ת הם כלא היו לעומת אלו הרגעים, ונמצא שאין ערוך למעשיהו של זה היום, מאחר שלא התעצל ועשה כל אשר לאל ידו באלו הרגעים.

באיכות כיצד? אדם שבימים כתיקונם ביכולתו להשים יגיעו בדברים הקשים שבעבודה, כי לו לב מבין ודיעה רחבה, ובשכלו הזך יכול הוא להתעמק בעומקה של סוגיה סבוכה ולהגות באמריה הנראים

כמוקשים, ולחשוב מחשבות האיך ליישר הדורים, ולהעלות בכך מטמוניות, הלוא המה דברים בהירים המיישבים את הלבבות. הרי מובן מאליו שאין גבול וקץ לשמחתו של זה האיש, כי בודאי יבין את מתנת גורלו ואת את יקרת עבודתו לבוראו. כי בזו השעה הרי הוא בונה עולמות בזה שעושה אזניים לתורה שיהיו אמריה זכים ונעימים. וזה האיש שזכה לכך חפץ מאוד שיזכה כל ימיו ליגיעות מעין אלו, בידעו שאין ערך ליגיעו, ושאין לשער גודל הנחת רוח שעושה בכך במרומים, אך עליו להיות זהיר ששמחתו ומשאלת לבו לא יביאנו לידי תוצאות שליליות, כי לפעמים עלול לשגות ולהימנות עם הבוזים לעבודה שאינה כערכה של אותה העבודה שהיא מתנת חלקו, וכתוצאה מכך עלול לבוא לידי ישיבה באפס מעש בשעה שבו יתקשה לעמוד על יגיעו בסיבות שונות הצצים עם הזמן, כי יטעה לחשוב כי אין העבודה נקראת על שמה אלא אם כן מרבה ביגיעה, ומאחר שנבצר ממנו לבטש עצמו שוב אינו זוכה להימנות בין עובדי השי"ת, וכיון שכן יתן ח"ו דרור לנפשו מעבודה שאין ערכה כאותה העבודה אשר הורגל בה מאז, אך עליו לדעת כי כל עבודה תהיה מה שתהיה אי אפשר לשער גודל ערכה, ועל כן מאחר שנבצר ממנו להרבות באיכות העבודה אין הוא רשאי לפנות עצמו מכל עבודה המזדמנת לפניו, ועליו להקדיש את כל עתותיו לקיום רצון הבורא. כפי שרואים אנו כאן שאפילו . הרהור קל בעניני עבודה חשובה לאין ערוך.

בנוסף לכך מוטל על האדם לדעת כי אי אפשר לשער ערכה של שום עבודה, כי לפעמים ישנה עבודה קשה אך הנחת רוח שבצידה מועטת היא, כי על אף היותה קשה היא עריבה על האדם המורגל בה, וגם מחמת פניות המתעוררות לפעמים בעבודה כעין זו, ומאידך עבודה פשוטה אינה בעלת פניות רבות, ובנקל לו לאדם לקיימה לשמה, ולפעמים אין בה שום תענוג ומוטל על האדם לכוף את עצמו לקיימה מתוך 'עול מלכות שמים' ונמצא שלפעמים מתרבה הנחת רוח מאלו העבודות הפשוטות מצד חלק הלשמה שבהם. ועל כן אי אפשר לו לאדם לדעת מה ה' דורש ממנו, ועליו לעבוד את בוראו בכל מיני עבודה המזורמות לפניו.

מסופר על רבינו בעל ה'חפץ חיים' זי"ע, שבערוב ימיו התקשה להתעמק בעיון התורה, אך לא פסק פומיה מלהגות הלכות פשוטות הידועות לכל בר בי רב, באמרו שגם זה הוא תורה, וכיון שמחמת חולשתו נבצר ממנו העיון אשר דורש מן האדם הרבה כוחות נפשיים, על כן הוגה הוא לכל הפחות בהלכות פשוטות כדי לקיים מצוות 'תלמוד תורה' באותו אופן שהוא כן יכול, ועובדא זו היא המחשה לזה שאמרנו, כי על האדם לנצל את זמנו עד תום לכל עבודה שהיא לאל ידו, כי עליו לדעת כי כל יגיעה קטנה חשובה היא לאין ערוך בשמים, והן אמת כי כל עוד שביכולתו להרבות ביגיעות אסור לו לבחור בעבודה קלה, אך כשמשער בדעתו שלא תהיה לו תקומה ביגיעה עמו עצמו לענינים הנוחים לו.

ניתן לשפוע את שיחותיו של פורנו ורבנו שליט"א פורנו ורבנו שליט"א בפספר פיוחד וישיר ההודעות לשיחות בלשון הקודש: 073-2951321 לשיחות באידיש: 132190-375

זפני קבלת קהל בבית פורנו ורבנו שליט"א אך ורק בתא קולי שפספרו סלד 7168366

יו"ר הוועדה הרוחנית: ר' יעקב רבינוביץ | עורך: ש. גולדשטיין





בסייד

### Ramapost offers a weekly printed subscription to the following Divrei Torah:

Please fill out the online form at RAMAPOST.COM/SUBSCRIBE-DIVREI-TORAH to subscribe. We ask that your free printed divrei torah be picked up every Friday at our Monsey (Rt 59) or Wesely Hills/Pomona location.













Hitkashrut (Hebrew)

Ohr Chaim (Hebrew)

Torah Wellsprings R' Elimelech Biderman (English)

Meoros Hatzadikkim

Dvar Torah & Weekly Yahrzeits (English)

Ramapost.com/ meoros-hatzadikkim

**Likutay Torah** Sichat Hashavua (Hebrew) (English)

**Oneg Shabbos** (English)







RAMAPOST MARKETING | DESIGN | PRINT | MAIL

PARSHAS YISRO











TIV HAKEHILA - SHVILEI PINCHAS - AREIVIM - MIZMOR L'DOVID - PENINIM - KINDER TORAH - PARSHA PSHETEL - RAV BRAZIL

RAM HATORAH is a free weekly compilation of divrei torah that is organzied, printed and distributed by Ramapost to hundreds of readers. You can view/download past and present edtions at













טיב הקהילה • שבילי פנחס • דברי חיזוק והתעוררות • חוט של חסד • המברך • דברי שי"ח

FOR MORE INFORMATION PLEASE CONTACT MITZVOS@RAMAPOST.COM



382 Route 59 Suite 264, Airmont, NY 10952





בסייד - כד' תמוז תשע"ט - 27 יולי 2019 - **מאנסי:** הדלקת נרות - 8:00 - מוציש"ק - 9:06 - ISSUE #041 - 9:06









עברית

דברי תורה מודפסים ומופצים על ידי ראמַפּוֹסט

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"



טיב הקהילה • שבילי פנחס • חוט של חסד • המברך • דברי שי"ח