### LIGHTS OF OUR RIGHTEOUS TZADDIKIM









To add your shul, or request additional copies, please email: mitzvos@ramapost.com

לזכות רפואה שלמה מלכה בת רחל, מיכאל בן שולמית יעקב משה בן דבורה שירה ואברהם יהודה בן שרה רבקה A Tzaddik, or righteous person, makes everyone else appear righteous before Hashem by advocating for them and finding their merits.

Kedushas Levi, Parshas Noach (Bereishis 7:1)



% CHASSIDUS ON THE PARSHA →

### SELF SACRIFICE

Adam Ki Yakriv Mikem Korban La'Hashem – "If a person offers from himself a sacrifice to Hashem."

As you may have noticed, I have mainly been finding inspiration this year from two Seforim, the Modzitzer Rebbe's Divrei Yisrael and the Slonimer Rebbe's Nesivos Shalom. This week's parsha is no exception.

The Modzitzer rebbe notes that the root of the Hebrew word Korban, sacrificial offerings, is karov which means near or to draw close. How does a Jew draw closer to Hashem? The rest of the pasuk tells us the instructions, "Min HaBehema Takrivu es Korbanchem," offer your sacrifice from the animal and the beast.

The Rebbe explains that this refers to all the animalistic or bestial attribute we, as humans, possess. If we can sacrifice from our time spent working like beasts of burden for our daily bread and sacrifice that to learn Torah and daven, this is a "Lechem Isheh Rayach Nichoach LaHashem," a bread, a fire offering - a pleasing fragrance to Hashem.

The Rebbe then explains the words Lechem Isheh, as an allusion to the 'bread of an Isha,' or the bread of a female, meaning, a Yelud Isha - a flesh and blood human. Based on this new translation, the pasuk is now saying that the offering of a human being, is a very

1 \* Vayikra / MeOros.HaTzaddikim@gmail.com

pleasing fragrance to Hashem. This is demonstrated further by the first word in Parshas Vayikra which is spelled with a miniature Alef, an Alef Zeira. The word can be read as, VaYakar Alef, meaning to say that even just a small, miniature offering sacrificed to Hashem, symbolized by the small Alef, is Yakar - very, very precious to Him, because it comes despite the hardships and difficulties of our lives.

The Rebbe explains this by comparing us to the angels, which Chazal tell us (Chullin 92b), are forbidden from singing Shira on High before we, Klal Yisrael, do so, down below. The reason for this is because angels don't have feelings. They don't feel pride or arrogance. They don't have a Yetzer HaRa - they have no inclinations towards sin, anger or hate. They don't struggle with themselves and they don't have passions and desires to overcome, no fears to conquer. In short, they are pure, angelic, celestial beings, whose songs are pure, untainted, clean, white and pristine. Whereas our songs are laced with ulterior motives, foreign thoughts and bothersome distractions. So... why does Hashem prefers our songs to theirs - so much so that they take the back burner and must wait for us?

The answer, says the Rebbe, is surprisingly for that very reason. Precisely because they are so pure and pristine and they lack anything preventing them from serving Hashem - that is why they are considered second rate compared to us! Precisely because we have distractions and ulterior motives and despite it all, we turn away from the world and give Hashem ourselves and our time to pray, daven, learn and draw near and close to Him - that is why it is so very precious to Hashem. Even if what we have to offer is a very small offering, hinted at by the miniature Alef in VaYikra - it is still precious nonetheless.

The Kuzhmirer uses this to explain the text of davening which we say in Birchas Krias Shema, VeKulam MeKablim Aleyhem Ul Malchus Shomayim Zeh Mizeh, they all accept the yoke of Heavenly Kingship from each other. The berachos are describing the angels on High, but what yoke or burden do they have? asked the Modzitzer's grandfather, the Kuzmirer. He answers that the angels envy us! That's right! They are jealous of our avodah! They wish they had the burden and distractions we do. They wish they could come up to our level and serve Hashem despite the difficulties! That's where they take the yoke from - from us. We serve as an inspiration to them!

The Nesivos Shalom takes this one step further. He says that since the Torah is eternal, we need to understand how Chassidus can teach us to offer sacrificial offerings even today, when we don't have a Mizbayach.

He explains that it was our base physical being, our flesh and blood makeup, our desires, physical needs and wants, which cause us to stumble and sin. Therefore, by subjugating and conquering those wants, we sacrifice our very selves - we offer ourselves to Hashem. There is an even higher level - totally and fully giving of ourselves, our time and our very beings over to Hashem - especially when doing so goes against the very fiber of our being and against our nature. That is true self-sacrifice!

The Rebbe Reb Melech, in Tzetel Katan, offers a practical tactic as to how we can self-sacrifice ourselves. He writes that one should imagine a great fire up to the very Heavens and he should see himself willingly take the leap as Jews have done for generations since our forefather, Avraham Avinu, and jump into the fire. This is Kiddush Hashem! The Jews did it in Spain during the Inquisition at the auto de-fe. They did it in the Holocaust, marching to the gas chambers with faith and song. That is our self-sacrifice.

The Rebbes of Modzitz and Slonim teach us that we can also do so with our lives as we live them. Not just by dying. Self-sacrifice of ourselves, our money, time, sweat, blood and tears for Hashem and His Torah. That's the modern day korbanos we can all merit being, Im Yertzeh Hashem, until we can merit to do so once more in the Bais HaMikdash, may it be built speedily in our days. Amen! [Editor: A world-renowned Dayan told me this week, that the regular layman who works and is careful with his eyes, business dealings and internet usage – those people will be the first and foremost in greeting Moshiach – before any Rov, Rebbe or Rosh Yeshiva.]



### A MUSSAF LIKE NO OTHER

Rav Moshe Kobriner was reciting the Shabbos Mussaf prayers when he reached the words, "Ve'es Mussaf Yom HaShabbos Hazeh, Na'aseh VeNakriv LeFanecha," and the Mussaf offering of this Shabbos, we shall bring and offer before you. As he said these words, he grew aflame with excitement and he burned with an otherworldly fire. And he began to shout and yell the words out loud until he almost collapsed. Afterwards, at the tisch, he explained, we are the Mussaf, the Mussaf offering of this Shabbos should be our own selves! It was this point that made him so worked up that he almost fainted!

### A NEW GEHINNOM

"When they ask me up there," said the Rebbe Reb Melech of Lizensk, 'did you learn Torah?' I will tell the truth and say no, [not enough]. And when they ask if I davened, I will honestly answer no [my mind was elsewhere]. When they ask me if I did mitzvos, I will similarly say no [they were filled with ulterior motives]. Then they will say, 'Elimelech, you speak the truth! For that alone you can go into Paradise.' But I will argue that I am a sinner and I did not fulfill the Torah, and so, they will say that I must go to Gehinnom. And if that is Hashem's will, I will fulfill it with great simcha and I will jump straight into the fire, to do Hashem's will. But I am so lowly... surely for Elimelech, they will have to create a brand new Gehinnom, because the current purgatory surely won't suffice!"





The anniversary of the *petira* of a *Tzaddik* is known as a *Hilula*, which means "A Day of Joy".

One of the tools that *Kabbola* teaches is to connect to a *Tzaddik* (righteous person). The method to connect to a *Tzaddik* is to adopt the following ritual:

- 1) Learn the anniversary of his *petira* or, if this information is not available, the days of *Erev Rosh Chodesh*, *Rosh Chodesh* and the fifteenth day of the Hebrew month can be utilized for a connection.
- 2) Light a twenty-five-hour candle in his or her honor. There is no specific *berocha*. Some say the following: This candle is being lit in the merit of \_\_\_\_\_\_.

Others say that it is the custom within *Klal* Yisrael to light a *yahrzeit* candle on the day that a relative or a *Tzaddik* has passed away. The lighting has no accompanying blessing, and people would like to express themselves in a *tefilla* when lighting the candle. This is not only true on a *yahrzeit* but on every *Yom Tov* as well.

The author of the *Pele Yo'etz*, Rav Eliezer Papo (1785–1828), did in fact compose such a *tefilla*. Rav Papo was the *Rav* of the city of Selestria in Bulgaria. Bulgaria was a part of the Ottoman Empire at the time. The *tefilla* of the *Pele Yo'etz* is reproduced and translated below, as a public service.

### Hebrew Tefilla for Lighting a Yahrzeit or Hilula Candle

[תְּפִילָה הַנִמְצַאַת בַּסֶבֶּר אֶלֶף הַמָּגֵן מִבַּעַל הַבֶּלֶא יוֹעֵץ עַל פָּרְשַׁת וַיֵּצֵא עָמוֹד כ״ד]

| מַדְלִיק נֵר זֶה לִמְנוּחַת וּלְעִילוּי נִשְׁמַת אָבִי / אָמִי מוֹרַתִּי / הַצַּדְיק                                | הַרִינִי   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| יָהִי רָצוּן מִלְפָנֶידָּ הֹ׳ אֶלֹקֵינוּ וֵאלֹקֵי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתְקַבֶּל בְּרַחֲמִים                              | בֿוֹ/בּֿת  |
| בָּל מַצְשָׂה הַטוֹב שֶׁאַנִי עוֹשֶׁה, בֵּיוֹ בְּמַחַשָּׁבָה, בֵּין בְּדִיבּוֹר, בֵּין בְּמַצְשֶׁה וְיִהְיֶה הַכֹּל | וּבְרָצוֹן |
| ּלְמְנוּחַת וּלְעִילוּי לִנְשָׁמוֹת עַמְךּ יִשְׂרָאֵל, וּבִּפְרָט לְנֶפֶשׁ רוּחַ וּנְשָׁמָה שֶׁל אָבִי / אָמִי /    | ליְכות ו   |
| . יְהִי רָצוֹן שֶּׁתִּהְיֶנְה נַפְשׁוֹתֵיהֶם צְּרוֹרוֹת בִּצְרוֹר הַחַיִּים.                                        | _ צַּדִּיק |
| <u>Translation:</u>                                                                                                 |            |
| Behold I am lighting this lamp for the resting and uplifting of the soul of my fat                                  | her/my     |

mother/the *Tzaddik* \_\_\_\_\_\_ the son/daughter of \_\_\_\_\_\_. May it be Your will before you, *Hashem*, our G-d and the G-d of our forefathers, that all my good deeds whether in thought, speech or action be done for a merit and a resting and an elevation of the souls of your nation Yisrael. It should be especially for the soul of my father/mother/the *Tzaddik*. May it be Your will that their souls be bound in the bond of life.

- 3) Learn about the person including history, culture, writings and teachings.
- 4) Study some of his teaching or writings.

  See more at: 1

See more at: www.yeshshem.com/hilulah.htm





### **₩** GEDOLIM BE'MISASAM YOSER **※**



### YAHRZEITS BEGINNING SHABBOS VAYIKRA

http://www.chinuch.org/gedolim\_yahrtzeit/Nissan

Biographical information and yahrzeits compiled by Reb Manny Saltiel and www.anshe.org

### \* 3rd of Nissan ~ Begins Friday Night (Mar 27th)

- \* It is taught that on this day of connection to the Tribe of Zevulun, it is good to read or scan the portion of the *mon* given in the desert, as this helps with a person's financial issues and sustenance. This represents a connection to sustenance and improved financial results for the day. The *Torah* verses that describe the initial offering of the *Nossi* of the Tribe of Zevulun are also read this day (see below for *tefilla*.)
- \* Rav Aryeh Leib Grossnass, mechaber of Lev Aryeh, (5756/1996);
- \* Rav Levi Yitzchok Slonim, son of Rebbetzin Menuchah Rochel, daughter of the Mitteler *Rebbe*, (5655/1895);
- \* Rav Eliyohu Meir Finkel, *Nossi Yeshivas Mir*, Yerushalayim, and father of Mirrer *Rosh Yeshiva*, Rav Nosson Tzvi Finkel, (5757/1997);
- \*\* Rav Dovid Stavsky, (1930–2004). Served in the Columbus (Ohio) Jewish community for the last forty-seven years of his life, including as *Rav* of Beth Jacob Congregation. He graduated from Yeshiva University with a B.A. in Psychology in 1952, ordained at the RIETS in 1955, and earned a master's degree in Psychology from the Ohio State University in 1966. Served as chaplain in the United States Army as a First Lieutenant at Fitzsimons Army Hospital and was the post chaplain at Fort Carson in Denver, Colorado, from 1955–1957. He helped found Columbus Torah Academy in 1958, led the effort to build a *mikve* (ritual bath) in Columbus in 1970 and helped found the Columbus Community *Kollel* (learning center) in 1994, (5764/2004).

### \* 4th of Nissan ~ Begins Motzai Shabbos (Mar 28th)

- \* Rav Yaakov Tzvi Mecklenberg, mechaber of HaKesav VeHakabbola, (5625/1865);
- \* Rav Yochonon Twersky of Rachmistrivka (1816–1895), son of the *Maggid* of Chernobyl, (5655/1895).

### \* 5<sup>th</sup> of Nissan ~ Begins Sunday Night (Mar 29<sup>th</sup>)

- \* Rav Avrohom Yehoshua Heschel of Apt, the *Ohev Yisrael* (1755–1825). He learned under Rav Elimelech of Lizhensk and Rav Yechiel Michel of Zlotchov. In 1800, he accepted the post of *Rav* of Apta. Although he held many other rabbinic positions, to the *Chassidim* he remained always the Apter *Rav*. He lived his last years in Mezhibuzh, the birthplace of the *Ba'al Shem Tov*, (5585/1825);
- \* Rav Moshe ben Shlomo Roke'ach, Kiev-Zlotchover Rebbe, a descendant of Rav Elozor of Amsterdam. He is buried in Mount Judah Cemetery in Queens, New York, (5699/1939);
- \* Rav Shneur Zalman Ashkenazi of Lublin, *Rav* of Polotzk, Lublin, *mechaber* of *Toras Chessed*, (5590–5662/1830–1902);
- \* Rav Reuven Yosef Gershonowitz, the *Tzaddik* of Ofakim, *Rosh Yeshiva* of *Yeshiva* of the Negev, (5675–5755/1915–1995);
- \* Rav Tzvi Elimelech Spira, (1841–1924), mechaber of the sefer Tzvi LaTzaddik. Born to Rav Dovid of Dinov, son of Rav Tzvi Elimelech of Dinov (the Bnei Yissoschor), he became very close to Rav Chaim, the Sanzer Rav, at a very early age. At the age of sixteen, he married Sora

Horowitz, a great-granddaughter of Rav Naftoli Tzvi of Ropshitz. He was appointed *Av Bais Din* of Bluzhov. In 1874, with the passing of his father, his older brother, Rav Naftoli Hertz, became *Rebbe* of Dinov, but with his passing a few years later, most of the *Chassidim* followed Rav Tzvi Elimelech, (5684/1924).

### \* 6<sup>th</sup> of Nissan ~ Begins Monday Night (Mar 30<sup>th</sup>)

- \* Rav Shmuel Yehuda Katzenellenbogen (1521–1597). The son of Rav Meir of Padua (the *Maharam Padua*), Rav Shmuel was born in Padua. He served on the *Bais Din* of Venice and became *Rav* of the city and headed its *Yeshiva*. His *sefer*, *Derashos Rav Shmuel Yehuda*, also called *Shteim Esrei Derashos*, is sometimes erroneously named *Derashos Mahari Mintz*, (5357/1597);
- \* Rav Yaakov Temerlis. Born in Worms, he traveled to Lublin and then Kremenitz, Poland. Late in life, he moved to Vienna. His *seforim* include *Sifra DiTzniyusa DeYaakov*, a kabbalistic commentary on the *Torah*, (5428/1668);
- \* Rav Chaim Abulafya, born in *Chevron*, *Rav* of Tzefas, Izmir (Turkey), Teverya (1660–1744), known as a miracle worker, (5504/1744);
- \* Rav Aharon ben Rav Shmuel Yaakov Roth, mechaber of the sefer Shomer Emunim. The Shomer Emunim, Toldos Aharon and Toldos Avrohom Yitzchok dynasties come from him, (5707/1947);
- \* Rav Hillel ben Rav Zev Tzvi HaKohen Klein, buried in Brooklyn's Washington Cemetery, (5686/1926);
- \* Rav Meir ben Yaakov Schiff, the Maharam Schiff (some sources say the 2<sup>1st</sup> of Adar), (5401/1641);
- \* Rav Tzvi Hirsch of Koristchover, a talmid of the Ba'al Shem Tov;
- \*\* Rav Meir Don Plotsky (Plotzki) of Warsaw (1866–1928), the son of Rav Chaim Yitzchok Ber Plotzker from Kutno, a *Chassid* of Rav Chanoch Henich of Alexander, and then of the *Sfas Emes* of Ger. At the age of nine, Rav Meir Don was sent to learn in the *Yeshiva* of Rav Chaim Eliezer Wachs, the *Nefesh Chaya*, in Kalisch. Shortly before his *bar mitzva*, he became a *talmid* of Rav Avrohom of Sochotchov, the *Avnei Nezer*, whom he considered his lifelong *Rebbe Muvhok*. He married at the age of fifteen and spent the next ten years in Dvohrt with his inlaws. In 1891, he became *Rav* in Dvohrt. Later he helped expose the forged *Yerushalmi* on *Kodshim*, claimed to be discovered by Shlomo Yehuda Friedlander, who also claimed he was a *Sefardi* named Shlomo Yehuda Algazi. At the age of thirty-six, he published his work on the *Sefer HaMitzvos* of the *Rambam*, called *Chemdas Yisrael*. In 1918, he became *Rav* of Ostrov-Mozbaisk in eastern Poland. He was voted chairman of *Agudas HoRabbonim* of Poland, a prelude to *Agudas Yisrael*. At the age of sixty, he left *Rabbonus* to head a large *Yeshiva* in Warsaw, known simply as the *Mesivta*. Rav Meir Don also authored *Kli Chemda* on *Chumash* and *Chemdas Shlomo* on *Orach Chaim*, (5688/1928).

### \* 7<sup>th</sup> of Nissan ~ Begins Tuesday Night (Mar 31<sup>st</sup>)

\*\* Rav Yitzchok of Drovitch (Drohobich). He was the father of Rav Yechiel Michel, the *Maggid* of Zlotchov. In later years, Rav Yitzchok served as the official *Maggid* or *Mochiach* (admonisher) and *Dayan* in the *Bais Din* of Brod at the time when Rav Yitzchok of Hamburg was serving as the town's *Rav*. Rav Yitzchok's name is specifically attached to Drovitch, a town that lies forty miles south of Lelov and today is a major petroleum-refining center. Like many towns in this region, the town switched nationalities periodically during its history, starting off as a Ukrainian village, before becoming part of Galicia. In the fourteenth century Drovitch

became Polish, when King Kazimierz annexed Galicia to Poland; then Austria seized the town in 1772 during a partition of Poland. Poland grabbed it back for twenty years just before World War II and today it is once more under Ukrainian control – minus its Jewish population. In 1939, Drovitch had about ten thousand Poles, ten thousand Ukrainians and fifteen thousand Jews. [*Hamodia* 2006 says 1744], (5518/1758);

- \* Rav Pinchas Zelig, Rav of Lask and mechaber of Ateres Paz, (5430/1670);
- \* Rav Aryeh Leib Yelin of Bialystok, mechaber of Yefeh Einayim, (5644/1884);
- \*\* Rav Aryeh Yehuda Leib Epstein (*Leibush* II) of Oztrov (1852–1928), son of Rav Yechiel Chaim of Oztrov and grandson of Rav Aryeh Yehuda Leib *HaLevi* (Leibush *HaGodol*), founder of the Oztrov dynasty. In his early teens, he married Rebbetzin Draizel, who herself learned *Gemora* and personally tested their five sons. Rav Leibush succeeded his father as *Rebbe* in 1888. His most famous follower was Rav Meir Yechiel *HaLevi* Halshtok of nearby Ostrovtza. Rav Leibush was succeeded by his oldest son, Rav Avrohom Shlomo, who in turn was followed by his son, Rav Moshe Yechiel *HaLevi* Epstein (the *Aish Dos* of Oztrov, 1890–1971). Save for its 350-year-old cemetery, nothing remains today of the town of Oztrov. [*Hamodia* says 1914], (5688/1928);
- \* **Dr. Moshe Wallach**, founder of *Shaarei Tzedek* hospital, (5717/1957).

### \* 8th of Nissan ~ Begins Wednesday Night (Apr 1st)

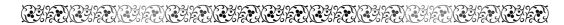
- \*\* Rav Eliyohu ben Binyomin Wolf Shapiro MiPrague, the Eliyohu Rabba on Shulchon Aruch, and Eliya Zuta on the Levush to Orach Chaim. He was a talmid of the Mogen Avrohom in his youth, (5420–5472/1660–1712);
- \* Rav Eliyohu *HaKodosh* of York, Rabbeinu Yom Tov, and several other British *Tosafists*, who perished at Clifford's Tower, during the Crusades. This is where the *Cherem* of York, forbidding Jews from ever sleeping in the City of York overnight, started, (4950/1190);
- \* Rav Mordechai ben Rav Dov Ber Shapira of Neshchiz (1740–1800). Descended from the Maharal of Prague and Don Yitzchok Abarbanel, Rav Mordechai was a talmid of Rav Yechiel Michel of Zlotchov. His sayings were collected in Rishpei Eish. He was succeeded by his son, Rav Yitzchok of Neshchiz, (5560/1800);
- \* Rav Yechiel Michel ben Rav Aharon Tukachinsky (Tikochinsky), Rosh Yeshiva of Eitz Chaim in Yerushalayim (1872 [or 1874]–1955). He authored many seforim relating the halachic observance in the Land and State of Israel (including Sefer Eretz Yisrael, Sefer HaShemita, Ir HaKodesh V'HaMikdosh, and others. He authored Gesher HaChaim on the laws of mourning, [also listed under the 25<sup>th</sup> of Teves], (5715/1955).

### \* 9th of Nissan ~ Begins Thursday Night (Apr 2nd)

- \* Rav Yosef Yoska (Yozfe) ben Rav Pinchus Han Norlingen, mechaber of Yosef Ometz, (5397/1637);
- \*\* Rav Yaakov Tzvi Yalish (Yolles) of Dinov, the *Melo HaRo'im* {*Malei Roim*} (1778–1825). He was born in Premeshyl, but moved in with his grandfather, the *Rav* of Mezhibuzh, after his mother passed away at an early age. He was a *Chassid* of the *Chozeh* of Lublin, and also authored *Kol Yaakov* (on *Torah* and *Nach*). Dinov is a town 175 miles SSE of Warsaw, in the Lvov district. Jews are first noted in 1552. The Dinov *Chassidic* dynasty was started by Rav Tzvi Elimelech Shapira. By 1880, the Jewish population stood at 1,241 (total 2,784). Most of the Jews left Dynów for Czechoslovakia, Hungary and Austria at the outbreak of World War I, returning four years later to find the town virtually destroyed. On September 15, 1939, an SS unit arrived and rounded up three hundred men and shot them in the forest. The Great

Synagogue was burned to the ground on the same day. The rest of the Jews were expelled to Soviet-held territory. Some 200–250 survived the war, most in the Soviet Union. Rav Yaakov Tzvi served as *Rav* in Dinov, and later of two other cities, but decided to devote himself to full-time learning and left *Rabbonus*. He also authored *Bais Va'ad LaChachomim* on the history of the *Tano'im* and *Amoro'im*, *Emes Le'Yaakov* on *Torah*, *Chinuch Bais Yehuda* (named for his grandfather) on *Chanuka*, *Parshas Derochim Zuta*, and his most famous sefer, *Melo HaRo'im*, (5585/1825);

- \* Rav Aryeh Leib ben Rav Binyomin Benish Levin, the *Tzaddik* from Yerushalayim, *Mashgiach*, *Yeshiva Eitz Chaim* (1885–1969). Immigrated to *Eretz* Yisrael in 1905, (5729/1969);
- \*\* Rav Chaim Meir Hager, the *Imrei Chaim* (1887–1972). Son of Rav Yisrael of Vizhnitz, he became the son-in-law of Rav Zev of Rachmistrivka. In 1910, he became *Rav* of Wilhovitz. After World War II, he moved to *Eretz* Yisrael and established Kiryat Vizhnitz in Bnei Brak, where he rebuilt *Chassidus* Vizhnitz as *Rebbe* for thirty-five years, (5732/1972).



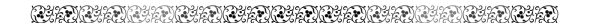
### ₩ HILLULA DE'TZADDIKA ※

### WHAT'S BEHIND YAHRZEIT MEANINGS & CUSTOMS

The *Maharil*, in *Hilchos Taanis*, teaches us that the reason why there is a custom to visit the *Bais hachaim* on a fast is because "this place is the resting place of the *Tzaddikim* and is therefore sanctified, pure and holy and our tefillos are more readily heard, accepted and answered when *davened* on holy ground. When you *daven* there, do not make requests of the dead who are buried there; rather ask *Hashem* to answer you mercifully in their merit. Then circle around the graves and donate charity before reciting tefillos."

בית הקברות הוא מקום מנוחת הצדיקים ומתוך כך הוא מקום קדוש וטהור התפילה נתקבלה שם יותר, אך אל ישים מגמתו נגד המתים, אך יבקש מהשי"ת שיתן עליו רחמים בזכות הצדיקים שוכני עפר, ויקיף הקברות, ויתן צדקה קודם שיאמר התחינות.

The *Zohar* in *VaYeira* page 71 teaches us that if we suffer any calamity or tragedy we have the custom to go and daven at the kevorim of *Tzaddikim*. The reason for this is that we approach them with fasting, remorse and repentance, and we have in mind that the departed souls ask and *daven* for us before *Hashem* on High, as opposed to the prohibition against speaking to the dead which is an idolatrous practice where the idol worshippers sought out the impure dead souls and bodies using sorcery and witchcraft. Instead, beseech our *Tzaddikim* who, in *gan eden*, are truly alive, and ask through *tefilla* and fasting and *teshuva* alone.



### **SECTION SE'MASAYHEM SECTION SE'MASAYHEM SECTION SECTION**

### **STORIES & ANECDOTES**

### Rav Avrohom Yehoshua Heschel of Apt, 5<sup>th</sup> of Nissan

The Ohev Yisrael

### **How the Ohev Yisrael Became a** Talmid of the Noam Elimelech

In the city of Zavanitz there were smugglers who would smuggle goods without paying the levied taxes, and there was also rampant desecration of the *Shabbos*. The Apter *Rav*, Rav Avrohom Yehoshua Heschel, was greatly upset by their behavior and sharply rebuked them.

Rav Shmelke, the son of Rav Moshe Leib of Sassov, wished to travel and visit the Apter, but since he hailed from Zavanitz he was worried that the Apter would ask him where he was from and, upon hearing his answer, would not let him even cross his threshold!

His friends advised him completely ignore any questions about where he was from and simply to introduce himself as Ray Moshe Leib Sassover's son. And so it was that when the *shamash* asked him who he was, he told him that he was the son of the Sassover. When the Apter heard this, he ran over to Rav Shmelke and greeted him warmly. Shaking his hand with both hands, he lit candles in his honor, donned finer clothes in his honor and seated him in a special chair reserved for honored guests, shrugging off all protests, saying, "Why, but you are my *Rebbe*'s son!"

When Rav Shmelke was thus seated, the Apter *Rav* told him, "Let me tell you a story about when I was the *Rav* of Kolbesov. I was a young man back then, an *avreich*, and I lived in the house set aside for the *Rav*. Now, this house was very large and my small family occupied only one wing. The winters were freezing and my salary was barely enough to feed us – and certainly not enough to squander on

heating such a large home. So, although it was furnished, we lived in only one wing.

"I sat and learned *lishma*, sincerely, for the sake of Heaven, and I had plenty of free time since it was a small city with few affairs that needed my attention or intervention. I often studied together with my son and while we were immersed in our studies *lishma*, nothing disturbed us. We were not *Chassidim*, and since our primary *avoda* was *Torah* study we even looked upon their ways with disdain and considered ourselves *misnagdim*, or opponents to *Chassidus*.

"One day two anonymous travelers passed by and knocked at my window, asking if I had room for lodgers and guests. 'Why, yes,' I answered, 'the entire second wing is at your disposal.' They unloaded their luggage and made themselves at home. I noticed that they seemed like holy individuals and whatever conversations thev had among themselves sounded lofty. They spoke of things pertaining to Avodas Hashem, yet I was too busy with my studies to take their "idle chatter" seriously. I thought that my derech (path) was correct and shrugged them off.

"They were my guests for some three days, and on the third day, as they prepared to continue on their way, they came to take their customary leave of me. One of them began to engage me in conversation and to tell me some story. I was greatly troubled, since they were detracting from my learning and from my sincere *Torah* study, yet it would have been rude and ill-mannered for me to interrupt him – so I listened as politely as I could. When he had finished the first story he



began to tell me another one! At this point, my hair stood on end, I was so disturbed at this waste of my precious time. When he finished, the other guest began to tell me a tale as well and the pain I felt was death itself! Finally, they finished the third story and went on their way.

"Some three months passed and I found that I understood the meaning of the first story and that I had needed it. Some three more months passed and I found that I understood the need I had for the second story – and three months later for the third story. I was shocked to see how they were able to see what I would need and what would befall me over the course of that entire year. I understood that this must be through ruach hakodesh and I hoped that Hashem would grant me another opportunity to reunite with these two holy individuals. Two years later, I looked out of the window and saw them both traveling in their carriage past my window. I could not miss such an opportunity! I ran outside to catch them and draw their attention. I was in such a rush that I did not dress myself in my coat or my *spodik* (the fur hat worn by important personages such as the town Rav) and I ran in my shirt after their coach, chasing it across town.

"When I finally caught up with them near the inn, I asked them, in between catching my breath, as to their destination. 'We are headed to Lizhensk, to the Rebbe Reb Elimelech,' they explained.

"'May I join you?' I asked. They

agreed, on the condition that I go to the market while they *davened* and get some provisions for the journey such as some rolls, bagels and butter. I completely forgot myself, town *Rav* or not, and in just my shirt I went and bought the bread and the butter. When I returned, they had finished their *tefillos* and told me to hurry and get ready. I quickly ran home, got dressed, grabbed my *tallis* and *tefillin* and jumped into their carriage.

"'We are taking you to the Rebbe Elimelech,' they explained, 'since we can tell that your soul's root is bound to his.' And so they did. The Rebbe Elimelech became my mentor and I became a *talmid*.



Those two holy *Tzaddikim* were your father, Rav Moshe Leib Sassover, and Rav Levi Yitzchok of Berditchev."

Afterward, Rav Moshe Leib would often say that he should get *shidduch gelt* – a broker's fee for making the match between the Apter and the Rebbe Elimelech. To this the Berditchever would respond, "And I should get double your fee, since I also brought the Rebbe Reb Elimelech and the Rebbe Reb Zusha to the *Maggid* of Mezritch!"

(Kisvei Rav Yoshe #11 p116; Devorim Areivim II #2, pages 53-54)



### The Writings Left Over from the Tzaddik

Rav Meshulam Zisha of Zinkov, grandson of the Apter *Rav*, related a story

he had heard from his father, Rav Yitzchok Meir of Zinkov, about Rav Levi Yitzchok of Berditchev. Once the Berditchever was visiting the Apter *Rav* in Kolbosov, and he asked to see some of the Apter Rav's writings on the parsha. The Apter Rav happily lent them to Rav Levi Yitzchok. Rav Levi Yitzchok was so immersed in his Avodas Hashem that he completely forgot to return the writings to the Apter Rav. After Rav Levi Yitzchok passed on, these writings were found among his own writings, and the publishers thought that these belonged to Rav Levi Yitzchok as well, and they published them mistakenly in his name.



### As told by Rav Shlomo Carlebach

One ordinary night, the Apter *Rav* made a feast. When the holy Apter makes a feast it is okay with everybody, but the *Chassidim* wanted to know why he was making a feast that particular night. This is the story he told:

Somewhere, somewhere, lived a very wealthy Jew. As wealthy as he was, he spent half his fortune to buy a cup for Eliyohu *HaNovi*. At the *Seder* on *Pesach* night you need a special cup for Eliyohu.

You put it on the table and you believe that he is coming to drink from it. So this man put his heart and soul and half his fortune

into



buying a cup for Eliyohu HaNovi.

Then the saddest thing happened. Suddenly he became very poor, he lost everything, but G-d forbid, he would never sell the cup of Eliyohu HaNovi. When it came to two days before Pesach and he didn't have enough money to buy matza he had nothing – he said to his wife, "I'm sorry to tell you, we have to sell the cup of Eliyohu HaNovi. It's very good to have a cup for Eliyohu if you have a Seder, but if you don't even have a Seder, what good is the whole thing?" His wife refused; she would not let him sell the cup of Elivohu HaNovi. They had a little fight, and by Erev Pesach morning he was very upset with her.

"What do you mean you are not selling the cup? You don't even have matza!" She still refused to sell the cup. He was very angry with her. "I'm going to the Bais Medrash," he "We said. don't have



anything to eat at home and I have nothing to do, so I might as well be studying."

He had just left when a very wealthy man knocked on the door and asked if this was the home of the very great and learned scholar so-and-so. She told him it was. "I have come from a very far country. I heard of your husband and I would like to be at the *Seder* with you."

The woman said, "I would very much like to invite you to the *Seder*, but we have nothing to eat."

"Oh, that's no problem," he says, "I'm a very wealthy man. Here is money. Do me a favor, buy food for the whole week because I want to spend *Pesach* with you."

He left her a sack of gold pieces, asked when she was beginning the *Seder*, and promised to be back on time. So the woman prepared a beautiful *Seder*. The poor husband came home very late. He was sure there would be no *Yom Tov* candles and no *matza* in his house. What a surprise when he came in and found a great feast! She said, "We can't start the *Seder* yet, because we have to wait for the rich man," and she told him the whole story. They were waiting, waiting, waiting. He didn't show up.

Finally, it was twenty minutes before midnight. You have to eat *matza* before midnight, so they ate fast, rattled off the *Seder*, and had a feast, but they were really sad that their guest hadn't shown up. Then, when the time came for the man to open the door for Eliyohu *HaNovi*, he wanted to get up, but suddenly he couldn't keep himself from falling asleep. The door opened and Eliyohu *HaNovi* came in – the rich man. He said to the woman, "Thank you so much. I am so glad you didn't sell my cup." He blessed her with the greatest blessings in the world. When he walked out the husband woke up again.

"What's happening? I don't know why I fell asleep."

She told him the whole story of why he fell asleep. "You didn't get to see Eliyohu *HaNovi* because you wanted to sell his cup, but I was so strong that, thank G-d, I didn't sell the cup, so he spoke to me."

Finally, this little *Yiddele* passed away and he came up to Heaven. He really deserved Heaven and he was just about to slip through the door when Eliyohu *HaNovi* came along and said, "Not while I'm around, brother." This is a very deep story.

Deep down, Eliyohu probably realized the man didn't really believe in Eliyohu *HaNovi*, he didn't really believe in miracles. So what are you doing in Heaven?

So Eliyohu HaNovi blocked his way.

What could he do? He didn't deserve he wasn't Gehinnom, so going Gehinnom, but he couldn't get into Heaven either. He just sat by the gate. Four years later, his wife came, and Eliyohu HaNovi came to greet her with all the Tzaddikim, and all the holy people. They wanted to take her into Gan Eden right away, but she was a faithful woman and she wanted to know where her husband was. They told her Eliyohu HaNovi wouldn't let him in yet; he wasn't ready for Heaven. She said, "If my husband isn't going in, neither am I." So they were both sitting at the gates of Heaven.

The holy Apter said, "Yesterday, Eliyohu *HaNovi* came to see me. I told him, "Eliyohu, really, cut it out. How long are you going to make them sit like that by the gates of Heaven? Let them in already!" So Eliyohu promised me last night that he would let them in today. So tonight I am making a feast in their honor, to greet them in Heaven."



It was in Mezhibuzh, on the night of the fifth of *Nissan*, ten days before *Pesach*, Avrohom that Rav Yehoshua Heschel, the *Ohev Yisrael* of Apt, departed this world. On the very same night, in the holy city of Teverya, on the shore of the Kinneret (Sea of Galilee, Eretz Yisrael), people heard a knocking on the windows of Kollel Vohlin, one of the organizations responsible for the fair distribution of funds in support of the struggling religious Jews from Europe in *Eretz* Yisrael. Inside was the caretaker, alone, the one who held the keys to the gates of the cemetery. The voice from outside said, "Go outside and follow the bier of the *Rav* of Apt!"

He ventured outside and was chilled by terror, for the bier was being followed by a grim retinue of myriad human forms from the Other World. One of these followers intimated to him that this was the funeral procession of the *Tzaddik* of Apt; he had passed away in Mezhibuzh, and malochim had borne his coffin for entombment in the soil of the Holy Land.

The beadle repeated his story in the morning. People refused to believe him, until on the suggestion of an elderly sage they went together to the cemetery, and there they found a newly-covered grave.

Letters from Apt later confirmed that the *Tzaddik* had indeed passed away on that very day. Before his passing, he had cried out to Heaven in bitter protest over the length of the exile. Why was the Moshiach tarrying so long? And in his heartache he had wept and said, "Before Ray Levi Yitzchok of Berditchev left this world he promised that he would not rest. nor allow the *Tzaddikim* in the World of Truth to rest, until their insistent pleas would bring about the Messianic Redemption. But when he arrived there, the saintly souls in the Garden of Eden found spiritual delight in his company, and ascended with him to the palaces of supernal bliss - until he forgot his own promise. But I will not forget!"

When Rav Chaim Elozor of Munkatsch visited the holy sites in the Land in 1930, he asked about among the oldest citizens of Teverya as to whether any of them knew where the Apter *Rav* was buried. They led him to a certain stone slab in the old cemetery that their hoary elders, who were now in the World of Truth, had shown them – the place where the *Ohev Yisrael* had been brought to rest.

[Source: Adapted by Yerachmiel Tilles from the rendition in *A Treasury of Chassidic Tales* (ArtScroll), as translated by our esteemed colleague, Uri Kaploun, from *Sipurei Chassidim* by Rav S. Y. Zevin.]



Once, tzedoka collectors came to the home of the holy Rav of Apt, the Ohev Yisrael, on the day before Pesach, to collect matzos for the needy. The Rebbetzin was busy preparing for Yom Tov, and others

went to provide matzos for the collectors. In bustle. the they mistakenly took the shemura matza that had been baked on the before day Pesach for the Rav and were placed under a special cloth.



and gave them to the collectors, who took them before the *Rebbetzin* came into the room.

When the *Rebbetzin* entered the room, she saw that the *shemura matza* was not there. She investigated, and learned that they had been given to the *tzedoka* collectors. She quaked, and her heart was struck in her chest; she did not know what to do. She feared telling her holy husband about this. She decided to take regular *matza*, which she placed beneath the cloth in place of the others, and she pretended to know nothing of what had happened. The holy *Rav* conducted the *Seder* with the plain *matza*.

After *Pesach*, a couple came before the *Rav* to divorce. The *Rav* asked the husband, "Why do you wish to divorce your wife?"

The husband replied that this wife did not want to cook for *Pesach* in implements which had not been used for soaked *matza* (*gebrokts*).

The *Rav* instructed to call for his *Rebbetzin*. He told her, "Tell me the truth: what sort of *matzos* were placed before me for the *Seder*?"

The *Rebbetzin* was silent, afraid to say.

He asked again, "Please tell, and do not fear."

The *Rebbetzin* answered, "Normal *matzos*." And she told what had happened.

The *Rav* told the husband, "See, my son. I ate normal *matza* on the first night of *Pesach*, pretending that I did not know

and was not aware so that I would not come to anger, or, G-d forbid, to a quarrel. And you want to divorce your wife over soaked *matza*?"

The *Rav* made peace between them, and they left.

### 

### Rav Aharon Roth, 6<sup>th</sup> of Nissan

Mechaber of Shomer Emunim

Rav Ahrele Roth, founder of Chassidus Shomrei Emunim, came to Yerushalayim in 1925. He was known for his fervent and emotional style of tefilla and worship. In Satmar, Hungary, at the time, he was viewed as being inordinately intense, and became somewhat of a curiosity. Such was his manner of conducting himself that the talmidim from the Satmar Yeshiva were banned from visiting or even laying eyes on him. It is said that he often had to change his shirt up to three times during Shabbos-morning tefillos. He often stretched out the davening to four or five hours, such was his intensity. [I have read that he instituted the practice that all the shuls in Europe in which his Chassidim davened were forbidden to light the fires in the warming ovens during the cold winter days. He instructed that his Chassidim's tefillos should be sufficient to warm them up and keep them from freezing. They say that the windows of such shuls glistened with condensation due to the intense heat generated inside them despite the lack of ovens to heat them!] When he moved to Yerushalayim in 1925 he had decided to become a sofer (a scribe), but his teacher quickly realized that this was no ordinary human being and, soon after, Rav Ahrele Roth founded Shomrei Emunim.

On one occasion at a *simcha*, the *Rebbe* was dancing fervently in the middle of a circle. Amidst his ecstasy he opened his eyes, and noticed a man with a disturbed

face, perhaps a *Misnagged* (opponent of *Chassidim*), looking on with contempt. Rav Ahrele broke the circle, took the man by the

hand, and began to dance. A circle, once again, formed around, and Rav Ahrele looked up into the man's eyes. The man was shaken by this look, and almost lost his equilibrium. But just then he began



to feel the *niggun* resonate. As the dancing became more intense, this seemingly unhappy fellow was visibly transformed, and by now he had lost his self-consciousness. Still dancing with Rav Ahrele, hand in hand, he felt as if he were soaring. Never before had he conceived of such ecstasy. Rav Ahrele knew well that the view from inside the circle is much different from the view on the outside. The man never looked back. He became a devoted *Chassid* of the *Rebbe*. Such was Rav Ahrele's intensity and influence.

Rav Avrohom Meir Ziswein was a *Chassid* and follower of Rav Tzvi Elimelech Spira of Bluzhov. When the Bluzhover moved to Pest, Rav Avrohom Meir heard of a certain special *bochur*, a young man who outshone all his peers in the *Yeshiva* in Weitzin; this young man's true *yiras* shomayim (fear of Heaven), sterling character and fiery avoda drew Rav Avrohom Meir to seek to bring him under the wings and guidance of the Bluzhover

who was to become his *Rebbe*. The young man was none other than Rav Aharon Roth.

Once, Rav Avrohom Meir recounted his initial impressions of the young, budding *Tzaddik*:

Believe me, when I first met Rav Ahrele in Weitzin, I was sure that in no time he would grow to be a leader of no less than a thousand Chassidim and that one day I would have to wait in line by the door to gain an audience with him and speak my mind. However, this was not to be, for this sterling *Tzaddik* had no wish whatsoever to become a well-known and famed Rebbe; instead. he loathed and hated the Rabbonus and the limelight. He shirked from fame and renown and pushed away the masses. Instead he sought to light a flame in the hearts of *Yidden*, to ignite the spark of the pintele uid, fill them with awe and fear of Heaven, true faith and strong, pure emuna, and a desire and passion for serving the Almighty Creator! His primary work was to gather around coarse, simple Jews with broken hearts, and to uplift them and aid them to grow and expand till they became precious vessels serving Hashem with no ulterior motives. He did not want any sheine yidden, accomplished Jews, scholars and good characters who had already reached any level of devotion and did not need him to raise and uplift them. For such *Chassidim* he had no desire at all.

Once, one of the fine, *sheine Yidden* of *Yerushalayim* approached Rav Ahrele in

my presence and said to him, "Rav Ahrele, begin your *tefillos* on *Shabbos* just one hour earlier at seven thirty in the morning and I will bring you two hundred accomplished *yungeleit* to *daven* with you!"

"Listen," explained Rav Ahrele, "I cannot possibly fulfill your request. We finish our *tisch* late – after *chatzos* – and we must wake on *Shabbos* later than during the week so that we have properly rested for our devotions. Then there are *hachonos*, spiritual preparations and the *mikve* and it all takes time; I cannot possibly begin one hour earlier."

When the latter had departed, Rav Ahrele turned to us and said, "I didn't really tell him the entire truth. All the excuses I made are true indeed; however, the real *emes* is that I do not wish to begin my davening one hour earlier precisely because it would attract them. I start davening one hour later so that those two hundred *yungeleit* should not come to me! I don't look for finished, accomplished sheine yidden, especially those who have a hard time listening to what I say. They cannot humble and subjugate themselves -I have nothing to do with such Jews! I search specifically for a golem - a shapeless mass that I can fashion with my own hands into a form that can serve Hashem - these I can transform into shining *yungeleit* who accept my words with truth and humility." That was the way of the Shomer Emunim.



### Rav Yitzchok of Drovitch, 7<sup>th</sup> of Nissan

A Talmid of the Ba'al Shem Tov

From my new upcoming book on Simcha:

### What Simcha Can Accomplish

A wedding procession once passed by the home of the Rebbe Reb Zusha. Upon hearing the music and seeing the procession, the Rebbe Reb Zusha went outside and began to dance and make merry before the groom and bride. When he had finished and come home, the members of his household berated the *Tzaddik* that it was dishonorable for an

elderly *Rebbe* such as himself to go out and dance in the streets.

"Let me tell you a story," answered the Rebbe Reb Zusha, (and he spoke of himself humbly, in the third person as was his custom): "In Zusha's youth, Zusha was a *talmid* of the Zlotschover *Maggid*. Once, during our studies together, the *Maggid* grew impatient with Zusha and he yelled at Zusha. Afterward, he regretted this and asked Zusha to forgive him. 'Of course *Rebbe*, I forgive you,' was Zusha's reply. Then again before Zusha lay down to sleep, again the *Maggid* showed up and asked forgiveness. 'Yes, yes, *Rebbe* – I forgive you!' was Zusha's reply again.

"Then, as I lay down in bed before sleep had overcome me, his saintly father, Rav Yitzchok of Drovitch, may his memory be a blessing, appeared to me. Rav Yitzchok turned to me and said, 'I left one son, just one precious son in this world before I died, and you wish to destroy him all because he insulted and yelled at you?!' he accused.

"Rebbe,' I entreated him, 'Zusha has already forgiven him twice with all my heart and soul!'

"Humph, you call that forgiveness?' Rav Yitzchok challenged me back. 'Come with me and I will teach how to truly forgive someone completely.'

"And so I got out of bed, dressed and followed Rav Yitzchok as he led me toward the bathhouse. When we got there, Rav Yitzchok commanded Zusha to disrobe and enter the waters of the *mikve* and submerge and immerse myself completely three times under the waters, and with each submersion to recite wholeheartedly that I forgave his son, the Zlotschover *Maggid*. Zusha did so.

"When I finished, I saw that Rav Yitzchok's faced glowed and shone brightly with a blinding other-worldly light. I asked him what the source of such a shining countenance was, and he taught Zusha that he merited such a shining light because he was careful and diligent in fulfilling the three rules of Rav Nechunia *ben* HaKaneh (mentioned in *Megilla* 28a):

- 1. I never honored myself through my fellow's shame.
- 2. I never went to bed before having forgiven anyone who had caused me any pain.
- 3. I was easy-going with my money for charitable causes.

"Furthermore,' added Rav Yitzchok, 'you should know that whatever I achieved through diligence in fulfilling these three rules, can also be achieved through *Simcha* – joy.'

"Therefore," concluded the Rebbe Reb Zusha, "when I saw the wedding procession and the opportunity to rejoice, I ran outside to dance and grasp the opportunity to rejoice in *Simcha shel mitzva!*" (*Sippurei Chassidim*).



### A Revealing P'sak Din

The *Imrei Chaim* of Vizhnitz used to relate how once Rav Yitzchok of Hamburg sat together with Rav Yitzchok of Drovitch to *pasken* (rule over) a matter of Jewish law.

The case before them involved a wealthy merchant from Brode who had passed away suddenly, leaving no will. Another merchant claimed that the dearly departed owed him a loan that had never been repaid and that the orphans should pay him from their inheritance.

Rav Itzikel Hamburger ordered the orphans to swear the traditional oath that their father had not left any instructions regarding such a debt and that they were then exempt by *halocha* to pay it.

Rav Yitzchok of Drovitch, however, said, "My esteemed colleague – the *halocha* is on your side. What should I do, though – how can I agree when I see the soul of the

departed standing right here and he confesses that he does indeed owe the money?"

"Sorry, the *Torah* is not in Heaven," insisted Rav Itzikel Hamburger. "We must rule according to the *halocha*. Besides, you say you see him, but I don't."

To which Rav Yitzchok of Drovitch replied, "Nu." At that moment, Rav Itzikel

Hamburger's eyes and ears were opened, and when he too heard the words of the *meis* (dead person), he fainted! When he was revived, he turned to his colleague and stated, "Nonetheless, the *Din Torah* is with the side of the orphans." He wrote up the judgment, to which Rav Yitzchok of Drovitch affixed his signature, and the orphans were sent on their way.



### Rav Mordechai Neshchizer, 8<sup>th</sup> of Nissan

Rav Mordechai of Slonim used to tell how Rav Mottele Neshchizer boasted that had he inherited his *Rebbe*, Rav Michele Zlotschover's cup and table, he would have had the power even to resurrect the dead!

Once, when Rav Mottele was in fact staying in Zlotschov, a certain young girl took ill. As she took a turn for the worse, the doctors feared for her life and her family dispatched someone to seek the *Tzaddik*'s aid. Rav Michele Zlotschover's widow approached Rav Mottele and told him of the young bride-to-be, who was just betrothed, who now lay in her sickbed at death's door!

"Please," she beseeched the *Tzaddik*, "I have heard rumors that you said if you had my husband's cup and table you could even revive the dead; please use them to save this girl before she joins them and leaves this world!"

Rav Mottlele took a knife, scraped some wood off the Zlotschover's table and mixed it with coffee in his *Rebbe's* former cup, instructing that the girl drink the concoction.

Miraculously, she was healed!



### The Holy Snuffbox

The *Imrei Chaim* of Vizhnitz inherited Rav Mottele Neshchizer's snuffbox from his holy father, the Ahavas Yisrael of Vizhnitz. The Imrei Chaim used to leave it on his *shtender* and from time to time he would take from the snuff inside it. He related that the *Ahavas Yisrael* used to grasp the holy snuffbox during the recitation of Malchiyos, Zichronos and Shoforos on Rosh HaShana and would retell the following tale of how his father and their relatives fled Vizhnitz during the First World War:

"My holy father, the *Ahavas Yisrael*, had Rav Mottele Neshchizer's snuffbox in his pocket when the wicked Cossacks stopped them and accosted my family, searching them in order to steal any valuables. One of the Cossacks desired the snuffbox, but as soon as he put his soiled hands on it, he began to shake and tremble, and he quickly threw it aside as if it had burned him! My holy father picked it up and took it back. The truth is, said the *Imrei Chaim*, that it wasn't the Cossack who tossed aside the snuffbox – no, no it was the other way around! It was the holy snuffbox that tossed *him* aside!



To be said on Gimmel Nissan, the day of Zevulun's Nosi

יהי רצון מלפניך ה' אלוקי ואלוקי אבותי שיהיו מזונותי ופרנסתי ופרנסת אנשי ביתי עם מזונות אנשי כל עמך בית ישראל, מוכתרים ומאומתים ומצדיקים בידיך. ואל תצריכני לידי מתנת בשר ודם ולא לידי הלואתם, אלא לידך המלאה והרחבה. עיני כל אליך ישברו, ואתה נותן להם את אכלם בעתו. פותח את ידך ומשביע לכל חי רצון. יהיו לרצון אמרי פי והגיון לבי לפניך, ה' צורי וגואלי.

אַתָּה הוּא ה' הָאֱלֹקִּים הַזָּן וּמְפַרְנֵס וּמְכַלְכֵּל מִקַּרְנֵי רְאֵמִים עַד בִּיצִי כִּנִּים הַטְרִיפֵנִי לְאָם חֻקִּי וְהַמְצֵא לִי וּלְכָל בְּנֵי בִיתִּי מְזוֹנוֹתֵי קוֹדֶם שָׁאֶצְטָרֵךְ לָהֶם בְּנַחַת וְלֹא בְצַעַר בְּהֶתֵּר וְלֹא בְאִסּוּר בְּכָבוֹד וְלֹא בְּבִזְיוֹן לְחַיִּים וּלְשָׁלוֹם מִשְּׁפַע בְּרָכָה וְהַצְלָחָה מְשֶׁפַע בְּרֵכָה עֶלְיוֹנָה כְּדֵי שָׁאוּכַל לַעֲשׁוֹת רְצוֹנֶךְ וְלַעֲסוֹק בְּתוֹרָתֶךְ וּלְקַיֵּם מִצְוֹתֶיךְ וְאַל תַּצְרִיכֵנִי לִידֵי מַתְּנַת בְּשָׁר וְדְם וִיקִיּם בִּי מִקְרָא שְׁכָּתוּב פּוֹתֵחַ אֵת יָדֶךְ וּמֵשְׁבִּיעַ לְכַל חֵי רָצוֹן:

It is known that the day of the 3<sup>rd</sup> of *Nisan* is *mesugol* for *parnossa*. The source for this is *Sefer Chaim V'Sholom* (*Vayeitzei*), from the Munkatcher *Rav* (the *Minchas Elozor*) who says he heard from Rav Yechezkel Shraga of Shiniva (*Divrei Yechezkel*) that the day of the 3<sup>rd</sup> of *Nisan*, when the *Nosi* of *Zevulun* is read, is *mesugol* for *parnossa* and *ashirus*. This sounds like any one of the other numerous *segulos* for *parnossa*. That's why I think it's a disservice to tell anyone this without also telling him what it says before that on the very same page.

He starts off the page by explaining that אמר שמח זכולן בצאתן means that through Zevulun's הוצאות (hinted by בצאתן) for *Torah* (his giving money to Yissochor so he can learn *Torah*) the *Torah* is his reward, but Zevulun will also be happy (שמח) in this world immediately since he needs to make more money in order to support *Talmidei Chachomim*. This seems to be the lesson we should take out of it. By supporting people who learn *Torah* – everyone according to his means – we can be worthy of getting *parnossa*. This should get those people who speak disparagingly of *Talmidei Chachomim* who are supported to stop speaking thus, as really the *Talmidei Chachomim* are doing the giver a favor.

שמח זבולן is equal to באמת hinting at dealing honestly. שמח זבולן is also meramez to simcha being mesugol for parnossa. Rav Nosson Breslover once told someone with financial troubles that simcha is mesugol for parnossa. The man replied that it was difficult to be happy in his present situation. Rav Nosson responded, "But what won't a person do for parnossa?" (The same story is told over with the Yismach Yisroel of Alexander.) Rav Mendel Riminover says a remez to simcha being mesugol for parnossa is the last letters of פותח את ידך and המית אך שמח מחד בחלקו are the same and they are a Name connected to parnossa. The first letters of איזה הוא עשיר השמח בחלקו . This is also meramez in the Mishna: איזה הוא עשיר השמח בחלקו ?עשיר השמח בחלקו ?עשיר - by being happy with one's lot.

ובולן equals המן reminding us of פרשת המן.

Lea said regarding זבר that Hashem had given her a זבר טוב. Rashi says that this means as Onkelos translates it, חלק טב – "a good portion". The gematria of זכד is equal to הצלחה. The word עשפכט in עשפכט, equal to 479 – the gematria of בועת, as in בועת אפיך תאכל לחם. The last letters of שמח זכולן בצאתך equal לחם. This pasuk teaches us that although there are people who seem to amass great wealth without breaking a sweat, the *pasuk* is teaching that if one thinks בזעת אפיך, meaning one's own efforts are what makes – as the pasuk says: ואמרת בלבבך כחי ועצם ידי עשה לי את החיל הזה, then no matter how much one may have, it will never be enough (as Chazal teach that if one has a hundred he wants two hundred). Then despite all you may have, האכל לחם, it seems like you only have bread. The gematria of אלחם with the kollel is equal to the last letters of ואמרת בלבבך כחי ועצם ידי The posuk then says: עד שובך אל האדמה כי ממנה לקחת כי עפר אתה ואל עפר תשוב - which can be read as: until he does *teshuva* and realizes that he is just dust and powerless, as Avrohom Avinu said: ואנכי עפר ואפר – "I am but dust and ashes". When someone comes to the realization that every single great idea and every single penny comes only from *Hashem*, (as is hidden in the pesukim, אלף is equal to אלף, which alludes to Hashem who is One and the אלופו של and the first letters of כחי ועצם equal twenty-six, Hashem's Name) then even if he only has bread, he feels like he has everything, as the Mishna says: איזה הוא עשיר השמח בחלקו. He is then taken out of the curse of בועת אפיך תאכל לחם. Hashem is saying אפיך, meaning "(by the sweat of) your face". When you take the ק off to make it אפי which would be referring to Hashem, then you have the first letters of פותח את ידך – we ask Hashem to "open His hand" since we can't do anything on our own. We can then realize there is only One Who controls everything, as בועת אפיך תאכל לחם with the kollel is equal to שמע ד' אלקינו ד' אחד.

Rashi on the words, בזעת אפיך, says: לאחר שתטריח בו הרבה – "after you toil a lot". But many toil and barely put food on the table! לאחר שתטריח – "after you toil" can mean two things: 1) After you are done with thinking that your own toil makes parnossa. 2) Reading it with a comma בו הרבה. After toiling hard by working on your emuna, then בו הרבה. This doesn't mean quantity, rather quality. There will be lots of shefa; the money will come from the side of kedusha, as opposed to one who thinks he gets money on his own, and has the money coming from the "other side". A remez to this is that בו הרבה is the same gematria as טהור.

The Munkatcher *Rav* shows how the name of זכול is equal to ninety-five, which will be equal to the Names of *Hashem* – "יקייק אדני - when *Moshiach* comes. After he speaks about the *segula* for *parnossa*, he says that we should understand that *Nisan* is a time of *Geula*. As *Rav* Gamliel Rabinovitz constantly says, we need *parnossa* to live but we should remember that *Hashem* has no house, no wife (we are in *golus*), most of his children don't know how to say *Shema*. He says that *Hashem* doesn't even have bread, so to speak, as we say in *korbonos*: את הבני לחכי. He says that besides constantly saying, "Give me, give me," we should ask *Hashem* to rebuild His house.

We should all remember that the *berocha* of *parnossa* on this day comes from supporting *Talmidei Chachomim*. May we all be *zoche* to have *parnossa berevach* and do good things with it, and may we be *zoche* to realize what we are missing without *Hashem's* House, so that we can *daven* properly for its rebuilding.

לזכר נשמת אמנו החשובה, נפש יקרה ועדינה אשה יראת ה' ובעלת מדות טובות מרת זיסל ז"ל בת הרה"ה מו"ה מאיר זאב הכחן כ"ץ ע"ה הי"ד מעיר נירעדהאז יע"א ונכדת הרה"ק רבי אהרן צבי טערקלטויב זי"ע מבריד גאלדענבערג אשת הרה"ח מו"ה אברהם חיים ע"ה

### Zera Shimshon \$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$ Vayikra

The Zera Shimshon, Rav Shimshon Chaim ben Rav Nachmon Michoel Nachmani, was born in 5467 (1706/1707) into an illustrious family with great Rabbinical lineage. He studied the revealed and concealed parts of the Torah by the Torah greats of his day.

He served as Rav of Modena, Pisa, Sayna and Rigyov, Italy, and was recognized as a holy and pious individual, as well as a tremendous Torah scholar in all areas of Torah. He passed away on the 6<sup>th</sup> of Elul 5539 (1779).

His Seforim were named, Toldos Shimshon (The 'Offspring' of Shimshon) on Pirkei Avos and Zera Shimshon (The 'Seed' of Shimshon) on the Parshi'os of the Torah. In his introduction, he explains that since his only son had died during his lifetime, he wrote his Seforim to perpetuate his own memory after his passing.

The following is his passionate request to learn his works.

"I implore of you with ten terms of supplication to choose from my Chiddushim (novella) the piece that finds favor in your eyes, for your learning will sooth my soul etc...

"This righteousness will stand by you forever – to 'eat' in this world, and be satiated in the next. In this merit, Hashem will repay you with children, health and sustenance.

"...and now my brothers and friends etc. do a true kindness, and with your eyes you will see children and grandchildren surrounding your table, houses filled with all that is good, wealth and honor will not cease from your children..."

לזכר נשמת

רבינו שמשון חיים בן רב נחמן מיכאל זצ"ל בעל **הזרע שמשון** זיע"א ויה"ר שיתקיימו בנו ברכותיו של אותו צדיק

> לזכות כל ישראל בכל מקום שהם

### ויקרא אל משה (א' א')

And Hashem called Moshe (1:1)

The Medrash (Rabba 1:15) says any Talmid Chacham that does not possess wisdom and understanding is less significant than a dead animal. This is seen by the fact that Moshe Rabbeinu, who was the master of all prophets and the father of all the wise people, and even he did not enter the Mishkan until Hashem called him.

The Zera Shimshon asks a number of questions on this Medrash.

- 1) How can it be that a dead animal can be superior to a human being? All the more so, better than a Talmid Chacham?
- 2) As well, how is this concept seen from the fact that Moshe Rabbeinu did not enter the Mishkan without being called?
- 3) Also, how indeed is it possible that a Talmid Chacham does not possess wisdom?

The Zera Shimshon explains this Medrash as follows.

The Gemara (Sanhedrin 92b) says that it is forbidden to have mercy on anyone that does not possess wisdom.

The Maharsha explains this Gemara to mean that a person 'who does not possess wisdom' means someone who thinks that he can survive on his own wisdom and does not need to pray for Hashem's assistance. This is why it is forbidden to have mercy on such a person. Of course, we must have mercy on everyone, especially on someone who is lacking in any way. However, a person who lives, thinking that he is charge and he does not have to come on to Hashem – he lacks wisdom by his own choice and that is why the Gemara says one may not have mercy on him.

For a Talmid Chacham who undoubtedly knows that everything is under Hashem's control, the reason why he would lack wisdom, which the Maharsha explains to mean - he does not pray to Hashem for assistance, is because he relies on his own merits and does not feel that he has to pray for what he needs. Therefore, when the Gemara speaks about a Talmid Chacham who does not have wisdom, it does not literally mean that he does not possess actual wisdom, as explained above.

It is for this reason that the Gemara says that a dead animal is better than a Talmid Chacham without wisdom.

This is based on the explanation of the Iyun Yaakov Gemara (Shabbos 108a) that in reality a dead animal should be allowed to be eaten, however, Hashem forbade it in the Torah so that it can be given to the dogs as a reward for the fact that they heeded Hashem's command not to bark when the Jewish people left Egypt.

Thus, a dead animal shows how Hashem takes care of all his creations, since carcasses are fed to the dogs for the above-mentioned reason. Therefore, the carcass of the dead animal is better than a Talmid Chacham who does not show that he needs to come on to Hashem Who takes care of all of His creations.

Moshe Rabbeinu is a proof to this as well, since he did not rely on his many merits to enter the Mishkan, rather he waited until he was called by Hashem. This shows that no matter how great of a tzaddik a person is, he should not rely on his merits – the opposite of the Talmid Chacham that does not possess 'wisdom', and relies on his merits and doesn't pray for his needs.

לעילוי נשמת דוד בן תמר



March 21st 2020 25th of Adar 5780



### Paris • Orh 'Haïm Ve Moché

32, rue du Plateau • 75019 Paris • France Tel: 01 42 08 25 40 • Fax: 01 42 06 00 33 hevratpinto@aol.com

### Jérusalem • Pninei David

Rehov Bayit Va Gan 8 • Jérusalem • Israël Tel: +972 2643 3605 • Fax: +972 2643 3570 p@hpinto.org.il

### Ashdod • Orh 'Haim Ve Moshe

Rehov Ha-Admour Mi-Belz 43 • Ashod • Israël Tel: +972 88 566 233 • Fax: +972 88 521 527 orothaim@gmail.com

### Ra'anana • Kol 'Haïm

Rehov Ha'ahouza 98 • Ra'anana • Israël Tel: +972 98 828 078 • +972 58 792 9003 kolhaim@hpinto.org.il



- 3 Rabbi Binyomin Ze'ev Tzvi of Zavarish, son of Rabbi Yechiel Michel, the holy Maggid of Zlotshov
- 4 Rabbi Ya'akov Tzvi Mecklenberg, author of 'Haketay v'Hakabbalah'
- 5 Rabbi Tzvi Elimelech of Blazhov
- 6 Rabbi Aharon Roth, author of 'Taharat Hakodesh'
- 7 Rabbi Chaim Abulafia, author of 'Etz Chaim'
- 8 Rabbi Elivahu Shapira, the 'Elivahu
- 9 Rabbi Aryeh Levin, "Rav of the Prisoners'

Weekly Bulletin on the Parshah

### )avi

Published by Mosdot "Orot Chaim U'Moshe" in Israel

Under the auspices of Moreinu v'Rabbeinu Hagaon Hatzaddik Rabbi David Chananya Pinto, shlita

Son of the tzaddik Rabbi Moshe Ahron Pinto, zt"l, and grandson of the holy tzaddik and miracle-worker Rabbi Chaim Pinto, zy"a

Weekly talk on the Parshah given by Moreinu v'Rabbeinu Hagaon Hatzaddik Rabbi David Chananya Pinto, shlita

### **Self-sacrifice in Place of Bringing Korbanot**

"Speak to the Children of Israel and say to them: When a man among you brings an offering to Hashem: from animals – from the cattle or from the flock shall you bring your offering"

(Vayikra 1:2)

Hashem revealed Himself to Moshe Rabbeinu in the Ohel Mo'ed (Tent of Meeting) and told him to command Bnei Yisrael concerning the offerings, as it says, "When a man among you brings an offering". Seemingly, a person should really be offering his very self as a sacrifice to

It seems that the idea behind the animal offerings is that just like an animal is slaughtered and offered up before Hashem, so too a person must prepare himself to be a korban for Hashem. Upon contemplation, we realize that this is not a simple matter since the animal is taken to be slaughtered and offered on the Mizbe'ach even without its compliance and contrary to its inclination. Yet since a human being possesses abilities and desires, it is therefore not possible to force him to sacrifice himself for Hashem.

This being the case, how can one achieve this deep desire to sacrifice oneself, or of oneself, for the sake of our Creator? The Ramban explains this idea, saying that the purpose of the korbanot was to bring a person to contemplate and observe what is being done to the animal, and realize that all this should really have been done to him. Yet since Hashem is merciful, He therefore commanded man to offer an animal in his place so that the animal that is being sacrificed should serve as an atonement for him. When a person sees how the animal is slaughtered and its blood sprinkled on the Mizbe'ach, this will immediately lead him to thoughts of repentance and remorse and he will seek with all his power to appease Hashem so that chalila what was done to the animal should not happen to him.

Since the destruction of the Beit Hamikdash and the cessation of the sacrifices, we have an even stronger obligation to surrender our will to the will of Hashem since we do not have animal offerings that can atone for our sinful ways. Unfortunately, sometimes out of habit, we fulfill a certain mitzvah automatically without inserting any feelings or love for the mitzvah and in this case, the mitzvah does not serve its purpose and does not have the power to bring pleasure to Hashem.

This brings out the lesson that 'A person is led on the path that he wishes to take' and 'One who tries to purify himself is assisted'. When Hashem observes a person's desire to surrender his own needs for His sake and He sees his extreme devotion to his Torah and mitzvah observance, then He bestows his efforts with a special blessing so that he can indeed cleave to the path that he wishes to follow.

We have a custom that when young children begin to learn the Chumash, we start by teaching them the Parsha of Vayikra that deals with the offerings. Why is this? Since the details of the korbanot are complex and intricate, we

would assume that it would more beneficial to begin by teaching them about the creation of the world and the deeds of the Avot and only later on introduce the korbanot. The explanation is that young children have an innocence and purity which slowly disappears over the years. It is due to this innocence that a young child is prepared to almost sacrifice his life for the sake of a small candy. Since young children possess this extreme devotion for things they consider important, the Sages wish to take advantage of that pure innocence to inculcate the youngsters with mesirut nefesh for the sake of Hashem. Just as they show self-sacrifice for a single candy, so too they will be prepared to sanctify Hashem's Name through their actions and show self-sacrifice for the will of Hashem.

There is nothing that arouses a person's understanding of mesirut nefesh more than the matter of the korbanot. The child is exposed to the procedure of slaughtering an animal and since he understands that all that happens to the animal should really have been done to the person who brings the korban, he will immediately accustom himself to fulfill Hashem's will with mesirut nefesh, so that chalila what is done to the animal should not happen to him.

It would seem that the small 'alef' found in the word 'ויקרא' teaches us that a person should learn a lesson from the young children, hinted to by this small 'alef'. Just as innocent young children show self-sacrifice for treats, so too a person should train himself to show self-sacrifice for Torah study and mitzvah performance.

Every single person was created and formed with a purpose and when he descends to the world of actions, he must complete his rectification and accomplish the goal for which he was created. The difficulty is, how can a person know his intended destiny? How can he know the goal for which he came down to this world? This world is chock full of challenges and difficulties; how can a person know which challenge offers him the opportunity of fulfiling his destiny?

It seems to be that specifically in the areas where a person feels substantial difficulty in serving Hashem, is where he must invest all his energy and strength. For example, if a person finds it extremely difficult to get up early in the morning and pray with a minyan, yet he overcomes this natural tendency to stay in bed, he is displaying selfsacrifice for praying with a minyan and through this, he accomplishes his life's mission.

Life is full of hardships and challenges and since no one has a life-guarantee or a promise that he and his family will sail through life peacefully, nobody knows when hardship will, rachmana litzlan, befall his family. Therefore, every person must toil to identify his weaknesses in avodat Hashem, and to invest effort, with true self-sacrifice, to strengthen those areas. When Hashem sees that a person is exerting himself to fulfill His will and complete his mission in life, then He rewards him with special protection.



### Walking in their Ways

Tidbits of faith and trust penned by Moreinu v'Rabbeinu Hagaon Hatzaddik Rabbi David Chananya Pinto, shlita

### **Crossing Paths**

I was once invited to the home of a fantastically wealthy individual. As I toured his house, which was more like a mansion, I noticed that the walls were covered with expensive pictures, each worth a small fortune. Every corner announced his wealth, yet sad to say, I did not feel any measure of holiness in this home.

But then the master of the house brought me into an inner chamber. This room was truly magnificent. It contained an Aron Hakodesh which was completely coated in silver. When the man opened its door, I was stunned and moved to find myself in the presence of approximately ten beautiful Sifrei Torah! I stood there, speechless in awe. But suddenly, I was shaken at discovering a picture of a cross, resting beside the Aron Hakodesh.

"What is this?" I asked weakly. "Why do you possess a cross, the symbol of idolatry?"

"Oh, that," the rich man answered dismissively. "It's only a picture. I don't pay much attention to it, surely never considering it idolatry, chas v'shalom."

I was inflamed by his answer. I rebuked him severely for allowing an idol into his home, and for placing it beside the Aron Hakodesh, of all places!

As I left his house, I reflected upon what I had observed. I realized that this man could possess such a perverted outlook as to keep a cross next to an Aron Hakodesh, only because he never sought the truth. This man never invested effort in his avodat Hashem. He was satisfied with observing mitzvot, marrying off his children to Jews and keeping Shabbat and kashrut. Concerning matters of Judaism, he obeyed only his intellectual instructions. This brought him to such a level of selfcontradiction that he could placidly place a symbol of idolatry beside a beautiful Aron Hakodesh filled with ten Sifrei Torah.

His life was missing its primary aspect- exertion in the service of Hashem, as in the aspect 'Believe one who toils and achieves'. Had this rich man endeavored to attain the pure truth, he would never have come to perpetuate such a sham. A Jew who seeks the untainted truth, with no ulterior motives, is helped by Hashem to find the light of the holy Torah. But without this exertion, one will never advance in one's avodat Hashem.

### The Haftarah

"This people which I fashioned for Myself" (Yeshaya 43)

The connection to the Parsha: In the Haftarah, Israel is accused of not bringing the offerings to Hashem, while the Parsha speaks about the laws concerning the service of the offerings.

### Guard Your Tongue

### **Neither to One's Wife**

There is no difference when speaking lashon hara, if one is speaking to other people, family members, friends, or to one's wife. Lashon hara to one's wife is only permitted if there is a purpose in telling her this information, for example, if she sells to dishonest people on credit, the husband may disclose this information since she will have a hard time getting them to pay their debts. He may warn her about their dishonest nature and advise her not to sell to them on credit.



### Words of our Sages

### **Pure Jewish Children**

It is a holy custom that when young children start learning Torah, one begins with Sefer Vayikra, as in the concept, 'Let the pure come and occupy themselves with purity'.

It is heartening to study the wonderful words of Hagaon Hatzaddik Rabbi Aryeh Shechter zt"l:

"Baruch Hashem, today's generation displays a great strengthening in the study of Torah. Children of six years old are familiar with the entire Sefer Bereishit and at nine years old they are well-versed in all the Five Books of the Torah. Our children possess enormous strength. More than once I have been invited to participate in the siyumim of my grandchildren and I am awed and impressed with the all-encompassing Moshe Sternbuch shlita. knowledge of today's children.

Yosef Halperin zt"l developed, where love of Torah, she devoted herself to one teaches children all the laws of muktza (the prohibition to touch or move included deciphering his hand-written certain objects on Shabbat) in just four Torah insights, typing them and even lessons. After that, they are taught all selling the sefarim. She also shouldered the intricate laws of 'borer' (separation) the responsibility for the chinuch of her and 'bishul' (cooking) and the children children and the running of the home, know how to apply the laws in a most all so that her husband should be free amazing fashion! They know exactly to learn undisturbed. what is permitted and what is forbidden. Children of three and four years those who study Torah has risen immeaold already know to control themselves from speaking lashon hara!

And what about the children of our is a talmid chacham! estranged brothers?

Torah observance have come to un- Torah on Purim night and during the day. derstand that if they want to raise

and a kippah is already not come talmidei chachamim. so rare...

those committed to a Torah eration of Mashiach!

lifestyle were the minority. At the time when my sisters married, girls were embarrassed to marry a bachur who was sitting and learning. The first question in shidduchim was: What does the boy do? How does he support himself? Whoever thought about marrying a Ben Torah?!

When my oldest sister became of age, the shadchan came to my father and said, "I have three suggestions for your daughter, one of them is crazy". My father, a clever man, asked him what he meant and he replied: "This boy wants to learn his whole life. How will he support a family?" My father was a great G-d fearing Jew and lover of Torah. Therefore he replied, "this kind of crazy person is exactly what I want!" And he merited. My sister indeed merited marrying the Av Beit Din of the Edah Chareidit, Rabbi

What great sacrifice this aspiration re-I heard about a method that Harav quired in those days! With her ingrained publishing her husband's sefarim, which

> Today the esteem in which we regard surably. Which parents do not wish for their daughter to marry a bachur who

We are a generation that is searching They are Jews with feeling, who for Torah! On Purim night, the Batei despite living in foreign countries Knesset are full of fathers and sons are not prepared to allow their studying Torah together. Thousands of children to cut themselves off from fathers and sons participate in yeshivas our People and marry non-Jews. 'Mordechai Hatzaddik', carving out time Many of those who are far from in the middle of all the festivities to learn

More and more Torah Shiurim are well-mannered and educated being offered. Retired men who only children, they need to provide with difficulty knew how to read Rashi, them with an orthodox edu- are transformed into genuine talmidei cation. The sight of a secular chachamim. People who never learned woman walking hand in hand Torah in their lives can enjoy a chavruta with a child sporting peyot on the phone with an avreich and be-

Did any other generation possess In previous generations, these characteristics? We are the gen-



### **Pearls of the Parsha**

### **Humility at the Top of the Mountain**

"He called to Moshe" (Vayikra 1:1)

The word 'vayikra' that is written in the Sefer Torah with a small 'alef', has an obvious connotation, as Rabbi Bunim of Parshischa zt"l explains: Even though Moshe Rabbeinu rose to the most elevated level, he did not become haughty because of this and fulfilled the directive, "Be exceedingly humble in spirit" (Avot 4:4). Just like when a person stands at the peak of a mountain, it does not cross his mind to feel proud because of his height since it is the mountain and not a personal attribute, that causes him to look tall, so too Moshe understood that his exalted level was a gift from Hashem.

He continues to explain that we are told, "He humbles the haughty to the ground and lifts the lowly to the heavens". So seemingly, there is no end to this: Since Hashem humbles the haughty, the proud one becomes humble. But since He lifts up the lowly, he once again becomes proud and so the cycle continues. But the true meaning is that the wicked one does not repent even when standing at the entrance to Gehinom and even when Hashem humbles him, he remains proud. On the other hand, since a righteous person considers himself lowly, even when Hashem raises him he retains this feeling of modesty. This is the meaning of "He called Moshe": Even though Hashem called him and he attained the highest level, he nevertheless retained his humble spirit, and this is what the small 'alef' represents.

### Sinful Thoughts are Worse than the Sin Itself

"And the Kohen shall cause it to go up in smoke on the Altar – it is a burnt-offering, a fire-offering, a satisfying aroma to Hashem" (Vayikra 1:9)

Why is the burnt-offering completely burnt while the sin-offering is not?

The sefer 'Imrei Shefer' explains that the reason is that the burnt-offering atones for sinful thoughts which are considered worse than actually committing the sin. The 'Akeidah' explains the reason for this: If one contemplates a certain sin and decides that it is in fact not considered a sin, he has entirely uprooted the command. Whereas if a person commits a sin without deliberations, simply because his evil inclination overcame him, there remains the chance that he will not commit this sin again.

This is why a burnt-offering that atones for sinful thoughts is completely burnt. It teaches us that his punishment is most severe, and just as the entire animal is burnt, so it would really be fitting to burn the sinner, since sinful thoughts are considered a grave sin. Since a sin-offering is brought to atone for improper deeds, its punishment is not so severe, therefore only part of the offering is burnt and the rest of it is eaten by the Kohanim, to hint that it would be in place to scour the sinner with suffering so as to remove the sin from his being.

### **Honey Only at the Start**

"For you shall not cause to go up in smoke from any leavening or fruit-honey as a fire-offering to Hashem. You shall offer them as a first-fruit offering to Hashem" (Vayikra 2:11-12)

The 'leavening' hints to the evil inclination while the 'fruit-honey' hints to lust.

These things, the Kli Yakar explains, one may only offer to Hashem as a 'first-fruit offering', meaning in the beginning, when a person wishes to accustom himself in the service of Hashem. He may then use a small amount of personal appeal and other subjective intentions, just as our Sages say, "A person should always occupy himself with Torah and mitzvot even not for its own sake, for this will lead to performance for its own sake".

### A Poor Man's Thoughts on his Offering

"But if his means are insufficient for a sheep or goat" (Vayikra 5:7)

We can ask why a rich person who sins is only obligated to bring a sin-offering, while the poor person who doesn't have the means, is required to bring a burnt-offering in addition to the sin-offering?

The Chida, in his sefer 'Pnei David' explains: When the poor person brings his offering, it could be that he entertains thoughts of resentment against Hashem for making him poor, for if he was rich he would be able to bring a sheep or goat for his sin-offering, and now he is embarrassed to bring his simple offering. The Torah is more severe with the poor person and requires him to also bring a burnt-offering to atone for these improper thoughts.

### Treasures Based on the teachings of Moreinu v'Rabbeinu Hagaon Hatzaddik Rabbi David Chananya

Hatzaddik Rabbi David Chanan Pinto, shlita

### When does Hashem 'Return Your Call'?!

"He called to Moshe, and Hashem spoke to him from the Tent of Meeting, saying:" (Vayikra 1:1)

The Parsha begins with the word 'ויקרא', He called, which is written in the Sefer Torah with a small 'alef'.

We will try to understand why this is so; there is obviously a lesson here that the Torah wishes to impart. Rashi (Vayikra 1:1) clarifies the meaning of the word 'Vayikra' in the following way: It is an expression of love, an expression that angels use, as it says (Yeshayah 6:3) "And one would call to another". But to the prophets of the nations He appeared to them with a chance and impure expression, as it says (Bamidbar 23:4), "G-d happened upon Bilam".

Rashi's clarification shows that the word 'vayikra' is an expression that shows importance and greatness since this is the language of angels and only the prophets of Hashem merited being called with this expression, while due to the impurity of the nations of the world, they did not merit Hashem speaking to them with this holy term. Rather, He turned to them using a coincidental and impure expression, 'vayikar', "G-d happened upon", implying that it was a chance occurrence.

Due to Moshe Rabbeinu's great modesty, he could not accept the fact that Hashem was calling him with the language of the angels. Since he considered himself of lowly stature, he could not bear the great honor that Hashem bestowed on him and therefore asked that the Torah should write the letter 'alef' smaller than the other letters, so that it should not be evident to all future generations that he was fitting and deserving of this greatness. Due to the small 'alef' the word can be read as 'vayikar'. In this way, it would appear that Moshe too was called by Hashem using this chance expression, and not with the expression of 'vayikra' which denotes the importance and greatness of the one being summoned.

One can add to this idea by saying that the word 'vayikra' also has the same root letters as the word 'קריאה', calling. This implies that when a person connects to his Creator by cleaving to His Torah and mitzvot, then Hashem in return connects Himself to the person and even calls him to come and study Torah with Him.

As we know (Tana D'bei Eliyahu Rabba 13), after a person passes away, the souls of tzaddikim surround Hashem's holy Throne and study Torah with Him. In this reality, where a person connects to Hashem through Torah, he fulfills the saying (Zohar Section two, 90:2) "Am Yisrael, the Torah and the Holy One Blessed be He, are one."



he third of the Five Books of the Torah, Vayikra, is called so because of Hashem calling Moshe Rabbeinu a"h.

This 'calling' is explained beautifully by our Sages zt"l in several ways, and in this column we will concentrate on one of the interpretations, brought by the Midrash Rabba (Vayikra 1:6).

"Rabbi Tanchuma began, (Mishlei 20:15) 'There is gold and many pearls, but lips of wisdom are a precious tool'. In the normal way of the world, if a man has gold and silver and precious stones and pearls and all the precious vessels in the world, but goodness and wisdom he does not have, what acquisition does he possess? This is a parable that says, "if you have acquired wisdom what are you lacking, if you lack wisdom what have you acquired." 'There is gold', everyone brought their donations of gold for the Mishkan, as it says (Shemot 25) 'This is the portion etc.' 'And many pearls', this refers to the donation of the princes, as it says (ibid 35) 'The leaders brought etc.' 'But lips of wisdom are a precious tool' since Moshe was distressed and said, all brought their donations for the Mishkan but I did not bring, Hashem said to him, by your life, your words are more precious to me than everything else, for out of all them He only spoke to Moshe, as it says 'He called to Moshe'".

What is Hashem's speech? The words of His Torah which are more desirable to those who study them than gold and fine gold and more valuable than a thousand thousands of thousands of dinars and precious pearls. With their fierce love of Torah, they discard all of life's burdens and immerse themselves in matters of Torah and halacha. Time will end and we will still not finish describing this remarkable love. We can derive great encouragement from one of the inspiring personalities who lived in our generation, Maran Rabbeinu Ovadiah

### A NOVEL LOOK AT THE PARSHA

Yosef zt"l. Studying his ways will grant us some perception of the extent to which he treasured Hashem's word.

In the sefer 'Shalhevet Yosef Chai', the author writes that in 5731 Rabbeinu went to Yeshivat Hanegev to give a shiur klali. After the shiur, Rabbeinu, together with the Rosh Yeshiva, Hagaon Rabbi Yissachar Meir zt"l, went to visit the Baba Sali zt"l, who accorded Rabbeinu great honor.

The Baba Sali told Rabbeinu: "I wished to meet his honor for many years now. Already in Morocco, I studied your sefer, 'Yabi'a Omer'. Now I ask his honor if he could please be so gracious as to stay a while and we will partake of a special meal through which we will bring Mashiach since a time of joy of the Chachamim brings the redemption."

Rabbeinu apologized to the Baba Sali and explained: "I regret that I cannot delay since a large congregation is waiting to hear my shiur in Bnei Brak, and Torah study is considered greater than building the Beit Hamikdash!"

The Gaon Rabbi Yitzchak Zilberstein shlita, told over that in 5735 he accompanied his father-in-law, Maran Hagaon Rabbi Elyashiv zt"l, on a visit to Rabbeinu, to fulfill the mitzvah of visiting the sick. Maran Hagaon Rabbi Elyashiv went to Rabbeinu's home where he remained and talked for longer than his customary time. When they left Rabbeinu's holy presence, the Gaon Rabbi Zilberstein expressed his surprise and asked his father in law, "Why did Harav divert from his usual custom in this visit?"

Hagaon Rabbi Elyashiv replied: "Take note of Rabbi Ovadiah's great love for Torah! He is now confined to bed only because he climbed up a ladder in his study to fetch one of his sefarim and after looking through the sefer he hurried to write down his chiddush, but he slipped and fell and injured himself because due to his great engrossment in Torah, he forgot that he was still standing on the ladder! In honor of the Torah of this great Gaon, whose love of Torah and rare diligence burns in his bones to the extent that when he is learning he does not know where he is, it is fitting that I extend myself beyond my regular measures!"

The following wonderful story is just

one out of numerous accounts that testify to Rabbeinu's diligence at all times and in all places. One year, on the hilula of Rabbeinu's mother, his father held an azkarah in his home as a merit for her neshama. Family and acquaintances all arrived at the appointed time, but the oldest son, Rabbeinu Hakadosh, was nowhere to be seen. Since it was getting late, they began the traditional order of learning, hoping that Rabbeinu would still show up sometime during the evening. But to their great astonishment, the evening came to an end and they realized that Rabbeinu had not attended the azkarah.

The following day, Rabbeinu's brother went to see if all was well with him and to uncover the reason for missing his mother's azkarah. Rabbeinu answered: "Yesterday I was presented with a case of an agunah (deserted wife) and asked if I could find a leniency for her to be able to marry again. I wrestled with this challenge the entire night, and only at four in the morning did I finish writing the answer! This was certainly a merit for Ima's neshama, much more than if I would have participated in the azkarah!"

When the brother related this to their father, he was filled with joy and said, "Fortunate is the mother who merited this kind of son!"

Another wonderful story in a similar vein:

At Rabbeinu's levaya, his son, Hagaon Rabbi David Yosef shlita, related this story in his hesped, amid copious tears: "Fourteen years ago, when Abba was hospitalized after his first heart attack, the doctors declared that he urgently needs to undergo catheterization but Abba forcefully countered that he first wished to go home for three hours, after which he would return for the procedure."

"We did not understand why," his son told over. "When we asked him about it he explained: 'I am in the middle of writing a ruling which would permit an agunah to remarry. What will be with this unfortunate agunah? I have no guarantee that I will survive this procedure, and then who will have mercy on this unfortunate woman?!"

### MeOros HaRamchal

### PARSHAS VaYikra

THE TIKKUN OF THE KORBANOS - OLAH AND MINCHAH

Speak to *Bnei Yisroel* and say unto them When a man from among you brings an offering to *Hashem*... If one's offering is an elevation burnt offering," (*VaYikra* 1:2-3)

The *Ramchal* teaches us that many of the most primary *tikkunim* are achieved by offering the sacrificial *korbanos*. For example, one of these is that we need to sweeten harsh judgments of *din* through *chessed* and loving kindness.

This is the secret of Adam as an acrostic spelling *Epher*, *Dam*, *Marah* – אד"ם אפר דם מרה and the ashes, blood and gallbladder all represent *denim* – harsh judgments that are rectified by the Divine Name *YH"VH* the source of all *chessed* and loving kindness. This is the secret of "If a man offers sacrifices from you to *Hashem*," this is specifically to the name of *Hashem YH"VH*.

Afterwards it says regarding the elevation or burnt offering named - Olah which means to elevate and rise up. This is the secret of uplifting and raising up physical things to a higher spiritual level. This is why it is known as Olah, since it elevates and uplifts, raising the physical realm.

This is the secret of the statement of *Chazal "Olah* goes to the Highest" – (normally translated as the burnt offering goes solely to *Hashem* the most High) which we can translate as the *Olah* rises up to the Highest heights! And therefore, because the purpose of such an offering is to uplift and transform from physical to spiritual this offering goes completely to *Hashem* and none of it is eaten, because it is so spiritual a physical act such as eating does not apply.

"If a person offers a meal offering – minchah to Hashem his offering should be of finest flour and he should pour oil on it and frankincense – levona," (2:1-2)

The *Ramchal* explains that if, due to our sins, the supernal attributes are separated and the *nukvah* known as the cosmic female is distanced from the cosmic male then the powers of darkness known as the *klippos* the shells and husks of impurity can attach themselves to her and surround her on all sides as it says "like a rose surrounded by thorns", however when we bring her back and draw her close to The King we need to remove all those husks and shells of impurity that surround her and mixed up with her and then only the finest purest most refined remains, free of all refuse. This is the secret of why *Minchah* meal offering is made from the finest flour.

### From the Editor's Desk

Dear Reader(s), Amush;

I hope this *gilyon* finds you and your family in good health.

It seems like the world is on fire with no end in sight. We have to be constantly *mechazik* ourselves that *Hashem* is our Father and *nothing* can happen to anyone without His consent. Even though we are in the midst of a *magefa* and according to the *Gemara* different rules apply, however – *Ein Oid Milvado* overrides EVERYTHING!!

It seems that the fear of Cornona Virus is almost worse than the Virus itself. People start feeling chest constrictions in place where there aren't any symptoms. We were told that social media will make our lives easier and we'll have 24-hour information at our fingertips. Not even addressing the Fake News that a lot of those posts represent, can't we see that *Hashem* is using social media against us and as a platform to confuse and scare us?

Additionally, there were people who had no shame and under the guise of *Yiddishkeit* and '*Tzidkus*' openly stated that they became *mosrim* and had no issue in stating that they hope people who were not stringent with the lockdown should contact the disease and die a horrible death *Chas V"shalom*. I'm not advocating what the right thing is to do with regards to *minyanim* etc. and everyone has to do their part in the *hishtadlus* and in making sure that we don't make a *chillul Hashem*. However, where does it say we are allowed to become *mosrim* and/or promote someone's death. This should not be tolerated under *ANY* circumstances. They say the virus is spread through droplets from the mouth – meaning we have to be vigilant what comes out of it in order to break this vicious cycle.

In times of these, I beseech the wealthy to have *rachmanus* on their fellow Jew and open their wallets generously to give to the many poor and the ones that just became *nitzrichim* due to layoffs. Please give as you want *Hashem* to give to you. After all, it's only a gift of *Hashem* and His children are in a dire need. Please, please, please give more than generously. Hoarding and holding back because of the unknown is a lack of *Emunah*.

Lastly, it is only with *simcha* that we will overcome this horrible *machla*. May *Hashem* harken to our *tefillos* and treat His children benevolently and send His *Moshiach* speedily, *Amen*.

אשר נובר כיביד ובציפ יגנול בכיני 1/10 (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/10) (1/1 פינים ל מענפין מוש בים בים היה היה שים The colones of the figure かんとうない かればいった My 52 2 2 212 3 00000 Civ 4.10 18 (11 2 7.10)

והצטער ע"כ מאוד, אולם לאחר שעלה בידו להשיג יד קדשו של בינו זי"ע הוא"ב זי"ע העניק לבנו הרה"ק כתב אחר מרבינו, שמח היציאה הבהולה מפולין סגולה לשמירה, ובאת בשנת ת"ש איבד הלב אברהם מרדכי אלטער ידוע כסגולה מגור בעל אמרי אמת כתב יד מרבינו בתור ר' שמחה בונם מגור מסופר כי הרה"ק ר' בעל לב שמחה זי"ע שמחה את הכתב שמחה גדולה. ולשמירה

William The Company of the Company o

### כתב יד קדשו של הרה"ק רבי יעקב אריה גוטרמן הזקן מראדזימין בעל ביכורי אבי"ב זי"ע הוא ידוע כסגולה ולשמירה

מסופר כי הרה"ק ר' אברהם מרדכי אלטער מגור בעל אמרי אמת זי"ע העניק לבנו הרה"ק ר' שמחה בונם מגור בעל לב שמחה זי"ע כתב יד מרבינו בתור סגולה לשמירה, ובעת היציאה הבהולה מפולין בשנת ת"ש איבד הלב שמחה את הכתב והצטער על כך מאוד, אולם לאחר שעלה בידו להשיג כתב אחר מרבינו, שמח שמחה גדולה.

For more information or to sponsor go to www.yuhrzeit.com



### פרקי תהילים למגפה

אַלְהֵי אֲנְגִי הְּנְגִינוֹת מִזְמוֹר לְדָוִד: בּ בְּקְרְאִי עֲנֵנִי אֵלֹהֵי צִּדְקִי בַּצָּר הִרְחַבְּתָּ לִּי חָנֵנִי וּשְׁמֵע תְּפִּלְּתִי: גּ בְּנֵי אִישׁ עַר מָה כְבוֹדִי לְכְלִמָּה הֶּאֶהְבוּן רִיק תְּבַקְשׁוּ כָזָב סֶלְה:
דְּדְעוּ כִּי הִפְּלָה יְהֹוָה חָסִיד לוֹ יְהֹוָה יִשְׁמֵע בְּקְרְאִי אֵלְיו:
הְרְגִזוּ וְאַל הֶּחֶטָאוּ אִמְרוּ בִּלְבַבְכֶם עַל מִשְׁבַּבְכֶם וְדֹמּוּ סֶלְה:
וִזְבְחוּ זִבְּחֵי צֶּדֶק וּבִטְחוּ אֶל יְהֹוָה: הְנִתְה שִׁמְרִים מִי יַרְאֵנוּ יִזְבְחוּ זִבְיִי יְהֹוָה: הְנְתִּה שִׁמְחָה בְּלִבִּי מֵעֵת טוֹב נְסָה עָלֵינוּ אוֹר בְּּנֶיְדְ יְהֹוָה: הְנְתַהְה שִׁמְחָה בְלִבִּי מֵעֵת דְּבְנִם וְתִירוֹשִׁם רְבּוּ: מִּבְּלִוֹם יַחְדְּוֹ אֶשְׁבְּבָה וְאִישִׁן כִּי אַתָּה יְהְיָם תוּשִׁן בִּי אַתְּה יְהְוָה לְבָּרָד לְבֶטֵח תּוֹשִׁיבִנִי:

לוז » מְּכְתָּם לְּדָוֹד שָׁמְרֵנִי אֵל כִּי חָסִיתִי בָּך: בּ אָמַרְתְּ

לֵיהֹוָה אֲדֹנִי אָתָּה טוֹבְתִי בַּל עְלֶיִף: גּ לִקְדוֹשִׁים אֲשֶׁר בְּאָרֶץ הֵמְה וְאַדִּירֵי כָּל חֶפְצִי בְם: דְּ יִרְבּוּ עַצְּבוֹתְם אַחֵר מְּחָרוּ בַּל אַפִּיך נִסְבֵּיהֶם מִדְּם וּבַל אֶשָּׂא אֶת שְׁמוֹתְם עַל שְׂפְּתִי: הְיְהֹוָה מְנָת חֶלְּקִי וְכוֹסִי אַתְּה תּוֹמִיף בּוֹרְלִי: וְחֲבִלִים שְׂפְתִי בְּלְּוֹ לִי בַּנְּעִמִים אַף נַחֲלָת שְׁפְּרָה עָלָי: זְ אֲבְרֵךְ אֶת יְהֹוָה לְנָגְּדִי נְפְלוּ לִי בִּנְעִמִים אַף לֵילוֹת יִפְּרוּנִי כִלְיוֹתְי: חְ שִׁנִּיתִי יְהֹוָה לְנָגְּדִי אֲף אֲשֶׁר יְעָצְנִי אַף לֵילוֹת יִפְּרוּנִי כִלְיוֹתְי: חְ שִׁנִּית יְהְוָה לְנֶגְּדִי אַף תְמִיר כִּי מִימִינִי בַּל אָמוֹט: סּ לְבֵן שְׁמַח לִבִּי זְיָגֶל כְּבוֹדִי אַף בְּשְׁרִי יִשְׁבֹּן לְבָטַח: יִבִּי לֹא תַעֲּזֹב נַפְשִׁי לִשְׁאוֹל לֹא תְהֵן חֲסִיִּךְ לְּרָאוֹת שָׁחַת: אֵ תּוֹדִיעֵנִי אֹרַח חַיִּים שֹבַע שְׂמְחוֹת בָּימִינְךְ נָצְח: מִיִּיךְ לְּצִוֹיך נְעָמוֹת בִּימִינְךְ נָצְח:

בג א מִזְמוֹר לְדָוֹד יְהֹוָה רֹעִי לֹא אֶחְסָר: בּ בִּנְאוֹת דָשָׁא יַרְבִּיצֵנִי עַל מֵי מְנָחוֹת יְנַהֲלֵנִי: ג נַפְשִׁי יְשׁוֹבֵב יַנְחֵנִי בְּיַבְּיִנִי עֵל מֵי מְנָחוֹת יְנַהֲלֵנִי: ג נַפְשִׁי יְשׁוֹבֵב יַנְחֵנִי בְּמַעְנְּלֵי צֶּדֶק לְמַעַן שְׁמוֹ: דְּ גַּם כִּי אֵלֵךְ בְּגֵיא צֵּלְמְוֶת לֹא אִירָא רְע כִּי אַתָּה עִפְּוִי שִׁבְטְךְ וּמִשְׁעַנְתֶּךְ הֵמָה יְנַחֲמֻנִי: הַעְרֹךְ לְפָנֵי שֻׁלְחָן נָגֶּד צֹרְרָי דְּשַׁנְתָּ בַשְׁמֶן רֹאשִׁי כּוֹסִי הְנְיָבְרֹּי וְשַׁבְתִּי בְּבֵית רְאָשִׁי בּוֹמִי חָיָי וְשַׁבְתִּי בְּבֵית רְוָיָה לְּאֹרֶךְ יְמִים: יְהְוָּה לְאֹרֶךְ יָמִים:

ל א מִזְמוֹר שִׁיר חֲנָפַת הַפַּיִת לְדָוֹד: בּ אֲרוֹמִמְּדְ יְהֹוָה כִּי דִלִּיתָנִי זְלֹא שִׁמַּחְתָּ אֹיְבִי לִי: גְיְהֹוָה אֱלֹהִי שִׁנִּעְתִּי אֵלֶידְּ

וַתִּרְפָּאֵנִי: דְּיְהֹוָה הָעֲלִיתָ מִן שְׁאוֹל נַפְשִׁי חִיִּיתַנִי מִיְּרְדִי

בוֹר: הּ זַמְרוּ לַיהֹוָה חֲסִידִיו וְהוֹדוּ לְזֵכֶר קְּרְשׁוֹ: וּ כִּי עַגַע

בְּאַפּוֹ חַיִּים בִּרְצוֹנוֹ בָּעֶבֶר יְלִין בֶּכִי וְלַבּעֶּר רְנָּה: זְ וַאֲנִי

אָמַרְתִּי בְשׁלְיִי בַּל אֶמוֹט לְעוֹלְם: חִיְהֹוָה בִּרְצוֹנְהְ הָעֲמַרְתָּה אָמְרָא

לְהַרְרִי עוֹ הִסְתַּרְתָּ פָנֶיךְּ הִייתִי נִבְהָלֹ: יּ אֵלֵידְ יְהֹוָה אֶקְרָא

וְאֶל אֲדֹנִי אֶתְחַנְּן: יְמַה בָּצֵע בְּרָמִי בְּרְדְתִּי אֶל שְׁחַת הְיוֹּדְּ

נְשְׁכִר הְנִינִי אֶתְחַנְּן: יְמַה בָּצֵע בְּרָמִי בְּרְדְתִּי אֶל שְׁחַת הְיוֹּדְּ

עְמֵר הְנִנִּי אֶמְתָבְּוֹ: יְמֹה לְנִי בְּתַחוֹל לִי פִּתַחְתָּ שֵׂקִי וַהְאַזְרֵנִי שִׂמְחָה:

יֵּ הְפַּכְתָּ מִסְפְּּדִי לְמָחוֹל לִי פִּתַחְתָּ שֵׂקִי וַהְאַזְּרֵנִי שִׂמְחָה:

יְ לְמַעַן יְזַמֶּרְדְּ כָבוֹר וְלֹא יִדֹם יְהוֹה אֱלֹהֵי לְעוֹלְם אוֹרֶבִי שִׁתְרָב:

יִ לְמַעוֹ יְזַמֶּרְדְּ כָבוֹר וְלֹא יִדֹם יְהוֹה אֱלֹהֵי לְעוֹלָם אוֹרֶבָּ

סז א לַמְנַצֵּחַ בִּנְגִינֹת מִזְמוֹר שִׁיר: ב אֱלֹהִים יְחָנֵנוּ וִיבְרְכֵנוּ יָאַרְרְבֵּוּ יְאָנִצֹּחַ בְּנְגִינֹת מִזְמוֹר שִׁיר: ב אֱלֹהִים יְחָנֵנוּ וִיבְרְכֵנוּ יָאֵר בְּנְיוֹ אִתְּנוּ סֶלְה: ג לְדַעַת בְּאָרֶץ דַּרְכֶּף בְּכָל צּוֹיִם יְשׁוּעְתֶּךְ: דִיוֹדוּךְ עַמִּים אֱלֹהִים יוֹדוּךְ עַמִּים כְּלְם: הִישְׂמְחוּ בְּאָרֶץ וִירְבְּנוּ לְאָמִים בִּי תִשְׁפֹּט עַמִּים מִישׁוֹר וּלְאָמִים בְּאָרֶץ תַּנְתְם סֶלְה: וִיוֹדוּךְ עַמִּים אֱלֹהִים יוֹדוּךְ עַמִּים כָּלְם: ז אֶרֶץ נְתְנָה יְבִרְכֵנוּ אֱלֹהִים אֱלֹהִים אֱלֹהִים יְבְרְכֵנוּ אֱלֹהִים נְיִרְאוּ אֹתוֹ בְּלְאַפְסֵי אֶרֶץ:

אַמור שִׁירוּ לַיהוָה שִׁיר חָדְשׁ כִּי נִפְּלָאוֹת עְשָׂה הוֹשִיעָה לוֹ יִמִינוֹ וּוְרוֹעַ קְּדְשׁוֹ: בּ הוֹדִיעַ יְהוָה יְשׁוּעָתוֹ לְעֵינֵי הַגּוֹיִם גִּלְּה צִּדְקְתוֹ: גּ זָכַר חַסְדּוֹ וָאֶמוּנְתוֹ יְשׁוּעָתוֹ לְעֵינֵי הַגּוֹיִם גִּלְּה צִּדְקְתוֹ: גּ זָכַר חַסְדּוֹ וָאֶמוּנְתוֹ יְשׁוּעַת אֶלהֵינוּ: לְבִית יִשְׂיְאֵל רָאוּ כָל אַפְּסֵי אָרֶץ אֵת יְשׁוּעַת אֶלהֵינוּ: הַחָּרִיעוּ לַיהוֹה כָּל הָאָרֶץ פִּצְחוּ וְרַנְּנִנּ וְזַמֵּרוּ: הַזַמְּרוּ לִיהוְה בְּל הָאָרֶץ פִּצְחוּ וְרַנְּנִוּ וְזַמֵּרוּ: הַזַמְרוּ לִיחִיה בְּרִיעוּ בְּבִנוֹר וְקוֹל שׁוֹפְר הָרִיעוּ לִּבְּיִם הַיְּם וּמְלֹאוֹ תֵּבֵל וְיִשְׁבֵי בָה: בְּאַ יְתְרוֹת יִמְחָאוּ כָף יַחַד הָרִים יְרַנְנוּ: מּ לִפְנִי יְהוֹה כִּי כָא לִשְׁפֹּט הָבָר בְּעָרוֹת וְעַמִּים בְּמֵישׁרִים: רִיִּי שְׁפֹּט הָבֶל בְּצָרֶק וְעַמִּים בְּמֵישׁרִים:

### אחר פרקי התהילים, י"ב פעמים לְעוֹלָם יְהוֹרָה דְּבְרָה נִצְב בַּשְּׁבְיִם:

תהילים לשעת מגיפה מאת כ"ק מרן אדמו"ר הגה"ק רבי ברוך פינחס מסקאליע זי"ע ועכ"י יי"ל ע"י מכון טל אורות סקאליע ··· מותר להעתיק ולהפיץ חינם ···



### פרשת הקטורת

אַתָּה הוּא ה' אֱלקינוּ שֶׁהַקְטִירוּ אֲבוֹתֵינוּ לְפָנֶיךּ אֶת קְטוֹרֶת הַסַּמִּים בִּזְמֵן שֶׁבֵּית הַמִּקְדָּשׁ הָיָה קיָם כַּאֲשֶׁר צִוִּיתָ אוֹתָם עַל יַד משֶׁה נְבִיאָךְ כַּכָּתוּב בְּתוֹרָתָךִ:

וַיּאמֶר ה' אֶל משֶׁה קַח לְךְּ סַמִּים נָטֶף וּשְׁחֵלֶת וְחֶלְבָּנָה סַמִּים וּלְבוֹנָה זַכָּה. בַּד בְּבַד יִהְיֶה: וְעַשִּׁיתָ אֹתָהּ קְטוֹרֶת רוֹקַח מַעֲשֵׂה רוֹקַח. מְמֻלְּח טָהוֹר לִדֶשׁ: וְשָׁחַקְתָּ מִמֶּנָּה הָדֵק וְנָתַתָּה מִמֶּנָּה לְפְנֵי הָצֵדוֹת בְּאֹהֶל מוֹצֵד אֲשֶׁר אִנָּצִד לְךְּ שָׁמָה. קדָשׁ קַדְשִׁים תִּהְיֶה לָכֶם: וְנָאֱמַר וְהִקְטִיר עָלִיו אַהְרֹן קְטוֹרֶת סַמִּים. בַּבֹּקֶר בַּבֹּקֶר בְּהֵיטִיבוֹ אֶת הַבַּרוֹת יַקְטִירֶנָּה קְטוֹרֶת תָּמִיד לִפְנֵי ה' לְדרוֹתִיכֵם:

תָּנוּ רַבָּנָן פִּטוּם הַקְטוֹרֶת כֵּיצֵד. שְׁלֹשׁ מֵאוֹת וְשִׁשִּׁים וּשְׁמוּנָה מָנִים הָיוּ בָה. שְׁלֹשׁ מֵאוֹת וְשִׁשִּׁים וַחֲמִשָּׁה כְּמִנְיַן יְמוֹת הַחַמָּה מָנֶה לְכָל יוֹם. פּרַס בְּשַחֲרִית, וּפּרַס בֵּין הָעַרְבָּיִם. וּשְׁלֹשָׁה מָנִים יְתַרִים, שֶׁמֵהֶם מַכְנִיס כֹּהֵן נְּדוֹל מְלָא חָפְנַיו בְּיוֹם הַכִּפּוּרִים. וּמַחְזִירָן לְמַכְתָּשֶׁת בְּעֶרֶב יוֹם הַכִּפּוּרִים, וְשוֹחְקָן יָפֶה יָפֶה כְּדֵי לְקַיֵּם מִצְנַת דַּקָה מִן הַדַּקָה.

וְאָחֵר עָשֶׂר סַפֶּנִים הָיוּ כָה. וְאֵלוּ הֵן: הַצְּרִי.
וְהַצִּפּוֹרֶן. הַחֶּלְבְּנָה. וְהַלְּבוֹנָה. מִשְׁקֵל שִׁבְעִים
שִׁבְעִים מֶנֶה.מוֹר. וּקְצִיעָה. שִׁבּוֹלֶת נֵרְדְּ.
וְכַרְכּוֹם. מִשְׁקֵל שִׁשָּׁה עֲשָׂר שִׁשָּׁה עֲשָׂר מָשָׁה עָשָׂר מָנֶה. הַקּוֹשְׂטְ שְׁנֵה עֲשָׂר וְקְנָּמוֹן הַקְּנִים עֲשָׁר. וְקְלּוּפָה שְׁלֹשָׁה. וְקְנָּמוֹן תִּשְׁעָה. בּוֹרִית כַּרְשִׁינָא תִּשְׁעָה קבִּין. יֵין קַפְּרִיסִין סְאִין תְּלָתָא וְקַבִּין תְּלָתָא. וְאִם לֹא מָצָא קַפְרִיסִין מִבִיא חֲמֵר חִנַּרְיָן עַתִּיק. מֶלְח סְדוֹמִית רוֹבַע הַקָּב. מַעֲלֶה עָשָׁן כָּל שֶׁהוּא. רַבִּע הַבְּלִי אוֹמֵר: אַף כִּפַּת הַיַּרְדֵּן כָּל שָׁהוּא. רַבִּע הַּבְּלִי אוֹמֵר: אַף כִּפַּת הַיַּרְדֵּן כָּל שָׁהוּא. מִבְּל סִמְנֶיהָ חַיָּב מִיתָה:

רַבָּן שִׁמְעוֹן בֶּן גַּמְלִיאֵל אוֹמֵר: הַצְּרִי אֵינוֹ אֶלָא

שְׁרָף הַנּוֹטֵף מֵעֲצֵי הַקְּטַף. בּוֹרִית כַּרְשִׁינָא לְמָה הִיא בָאָה כְּדֵי לְיפּוֹת בָּה אֶת הַצִּפּוֹרֶן כְּדֵי שֶׁתְּהֵא נָאָה. יֵין קפְרִיסִין לְמָה הוּא בָא כְּדֵי לִשְׁרוֹת בּוֹ אֶת הַצִּפּוֹרֶן כְּדֵי שֶׁתְּהֵא עַזָּה. וַהָּלֹא מֵי רִגְלִיִם יָפִין לָה אֶלָּא שֶׁאֵין מַכְנִיסִין מֵי רַגְלִיִם בַּמִּקְדָּשׁ מִפְּנֵי הַכָּבוֹד:

תַּנְיָא רַבִּי נָתָן אוֹמֵר: כְּשֶׁהוּא שׁוֹחֵק אוֹמֵר הָדֵק הֵיטֵב. הֵיטֵב הָדֵק. מִפְּנֵי שֶׁהַקּוֹל יָפֶה לַבְּשָׁמִים. כִּּטְמָה לַחֲצָאִין כְּשֵׁרָה. לְשָׁלִישׁ וּלְרָבִיעַ לֹא שָׁמַעְנוּ. אָמַר רַבִּי יְהוּדָה זֶה הַכְּלָל אָם כְּמִדָּתָה כְּשֵׁרָה לַחֲצָאִין. וְאָם חִסֵּר אַחַת מִכָּל סַמֶנֶיהָ חַיָּב מִיתַה:

תַּנְיָא בַּר קַפָּרָא אוֹמֵר: אַחַת לְשִׁשִׁים או לְשִׁבְעִים שָׁנָה הָיְתָה בָאָה שֶׁל שִׁירַיִם לַחֲצָאִין. וְעוד תָּנֵי בַּר קַפְּרָא אִלּוּ הָיָה נוֹתֵן בָּה קַרְטוֹב שֶׁל דְּבַשׁ אֵין אָדָם יָכוֹל לַעֲמוֹד מִפְּנֵי רֵיחָה. וְלַמָּה אֵין מְעַרְבִין בָּה דְּבַשׁ, מִפְּנֵי שֶׁהַתּוֹרָה אָמְרָה כִּי כָל שְׂאֹר וְכָל דְּבַשׁ לֹא תַקְטִירוּ מִמֶּנוּ אָמֶרָה לָה':

ה' צְבָאוֹת עִמָּנוּ. מִשְׂגַּב לָנוּ אֱלֹקי יַעֲקב סֶלָה: ג"פּ ה' צְבָאוֹת. אַשְׁרֵי אָדָם בַּטֵחַ בָּף: ג"פ ה' הושִׁיעָה. הַמֶּלֶךְ יַעֲנֵנוּ בְיוֹם קָרְאֵנוּ: ג"פּ וְעָרְבָה לַה' מִנְחַת יְהוּדָה וִירוּשֶׁלָיִם. כִּימֵי עולָם וּרְשָׁנִים קַדְמנִיוֹת:

### סגולת פיטום הקטורת:

בזוהר הקדוש (ויקהל דף רי"ח ע"ב) הפליג בשבח אמירת פיטום הקטורת וזו לשונו: אמר רבי שמעון, אי בני הוו ידעין כמה עלאה עובדא דקטורת קמי קודשא בריך הוא, הוו נטלי כל מילה ומליה, והוו סלקין לה עטרה על רישיהו ככתרא דדהבא וכו'. ובספר סגולות ישראל כתוב:

### א. מבטלת מגפה וחלאים רעים.

- ב. ינצל משעבוד מלכויות.
- ג. הברכה מצויה במעשה ידיו.
  - ד. ינצל מדינה של גיהנום.
- ה. מבטלת הקליפות והחיצונים וסטרא אחרא.
  - ו. מבטלת הכישופים
  - ז. מבטלת הרהורים רעים.
- ח. נוחל שני עולמות עולם הזה והעולם הבא.

### ט. מסלק הדינים מעליו.

- י. ימצא חן וחסד בעיני כל רואיו.
  - יא. מסוגלת לעושר

For more information or to sponsor go to www.yuhrzeit.com

# 

מצל טלאסטיג באג, אין נאלט דאס אין אייאל טאא פרינט ארוים די קמיע לייג עם אריין אין צוויי

## לדנצל מכל צרה חייו

רבינו הנאון הקדוש ר' **יעקע אר"י זי"ע דוסטא לורישא** מרארזימין, רבינו הנאון הקדוש ר' **יעקע אר' זי"ע דוסטא** ל**ורישא** מרארזימין, ובחספר הקרוש הוה הי' רפים פנוים אשר שם כתב רבינו זי"ע מרארוימין את הסנולות שלו, ושם נמצא את השם הזה בלשון המונא פה. והנני מרפיםו לתועלת הרבים.

### コスケ スジゼコ

וח חשם שמש משח רבונו ע"ח וכל מו שוליכנו עמו לא יחי, ניוק

יה, יהיה, יהו, חי חי, אה אה אה, ב ב, יהוח יהוח יהוח ווהו השם:

For more information or to sponsor go to www.yuhrzeit.com

### קמיע טובה מהאר"י הקדוש ז"ל וסגולות ורפואות לחולי רע רחמנא יצילנו

ווער עס וועט דאס האלטן ביי זיך אין שטוב אויף געהאנגן און וועט זאגען וואס דא שטייט און טוהן וואס דא שטייט וועט בעז"ה ניצול ווערן פון אלע קראנקהייטן בכ"י [בתוך כלל ישראל] אמן.

בקומו ממטתו אחר ברכת התורה יאמר: (שמות ל לד) וַיּאמֶר יְהוְה אֶל מֹשֶה קַח לְךּ סַמִּים נְטָף וּשְׁחֵלֶת וְחֶלְבְּנָה סַמִּים וּלְבֹנָה וַכְּה בַד בְבַד יִהְיֶה: ג״פ ישר. ואח״כ ג״פ הפוך: יִהְיֶה בְּבַד בַד זַכָּה וּלְבֹנָה סַמִּים וְחֶלְבְנָה וּשְׁחֵלֶת נָטָף סַמִּים לְךּ קַח מֹשֶׁה אֶל יְהֹוָה וַיֹּאמֶר: ואח"כ יאמר ג"פ הפוך: הָיָהוּיְ דֵבֶבְ דֶבְ הָבָזוּ הָנֹבָלָוָ מוּיְמֵסֶ הָנֶבְלְחוּוּ תַלֹחְשָׁוָ פוּטְגַ מֶיְמֶסְ כְלָ חוּקְ הֹשָׁמָ לָאוּ הְוָהִיְ רֶמְאִיְווּגֹ (בניקוד 'נטף ושחלת וחלבנה ולבונה' כמה פעמים)

אח"כ יאמר ג"פ (תהלים קט ו, ישר והפוך) הָפָקָדְ עַלַיַוַ רֵשֵעֵ וֶשֶטֶן יְעְמְדְ עֹלֹ יִמִינִוֹ: וְנְיָמְיָ לַעַ רַמֵעֵיֵ נְשָשֶׁן עְשְרְ וֹילֹעֹ רַקִפִּהְ: ואח"כ יאמר ג"פ: (ו' שמות הראשונות דשם ע"ב) וַהֵוַ יֹלַיֹ סַיֹטֵ עְלָבֵ מֵהֵשְׁ לְלָהֵ

ואח"כ יאמר ג"פ: (שמות יב כא-כג, כז) וַיִּקְרָא מֹשֶׁה לְבָל זִקְנֵי יִשְׂרָאֵל וַיֹּאמֶר אֲלֵהֶם מְשְׁבוּ וּקְחוּ לָבֶם צֹאן לְמִשְׁפְּחְתֵיבֶם וְשַׁחֲטוּ הַפְּסַח: וּלְקַחְתָם אֲגָרַת אֵזוֹב וּטְבַלְתָם בַּדָּם אֲשֶׁר בַּסַף וְהגַּעְתָם אֶל הַמַשְׁקוֹף וְאֶל שְׁתֵי הַמְּזוּזוֹת מִן הַדְּם אֲשֶׁר בַּסָף וְאַתָּם לֹא תִצְאוּ אִישׁ מִפֶּתַח בִּיתוֹ עַד בְּקֶר: וְעָבַר יְהֹוָה לִנְגֹּף אֶת מִצְרֵים וְרָאָה אֶת הַדְּם עַל הַמַּשְׁקוֹף וְעַל שְׁתֵי הַמְזוּזוֹת וּפְסַח יְהוָֹה עַל הַפֶּתַח וְלֹא יִתֵּן הַמַּשְׁחִית לָבֹא אֶל בְּתֵיכֶם לִנְּלְּף:

ואח"כ יאמר ג"פ: וַאָמַרְתָּם זֶבַח פָּסַח הוּא לַיהֹוָה אֲשֶׁר פָּסַח עַל בָּתֵי בְנֵי יִשְׂרָאֵל בְּמִצְרִים בְּנָגְפּוֹ אֶת מִצְרַיִם וְאֶת בָּתֵינוּ הִצִּיל וַיִּקֹר הָעָם וַיְּשְׁתַּחְוּגֹּ

ּוֹאָח"כ יאמר ג"פ: (ר"ת פסוק הנ"ל) וַזֶּפֶּ הוּלַאֲ פְּעַבְּ בְיִבְּ בְּאֶמִ וְבְּהַ וַאָח"כ יכוין‡נוּגָף (עם נקודות של בטוי האותיות)

ואח"כ יאמר ג"פ: אַתָּה סֵתֶר לִי מִצַּר תִּצְרֵנִי רָנֵי פַלֵּט תְּסוֹבְבֵנִי סֶלָה: סֶלָה תְּסוֹבְבֵנִי פַלֵּט תְסוֹבְבנִי סֶלָה מְסוֹבְבנִי סֵלָה תְּסוֹבְנִי פַלֵּט תְחוֹב (תהלים לב ז, ישר והפוך) ואח"כ יאמר קרבנות ופיטום הקטורת בכוונה עד אשה לה'.

ואח"כ יאמר: רבון העוֹלְמִים גָלוּי וְיָדוּעַ לִפְנֵי כִפַא כְבוֹדֶּךְ אֲשֶׁר מִדַּת הַדִּין מְתוּחָה עָלֵינוּ בַּעֲוֹנוֹתֵינוּ, וּבָאנוּ לְחֲלוֹת פָּנֶיךְּ שֶׁתַעֲצוֹר הַמַּגֵּפָה מֵעָלֵינוּ, וְלֹא תִתֵּן הַמַּשְׁחִית לָבֹא אֶל בָּתֵינוּ, וְרַחֵם עָלֵינוּ וְעַל טַפִּינוּ וְעַל עוֹלְלֵנוּ וְעַל כָּל יִשְׂרָאֵל עַמֶּךּ, וְקַבֵּל ּתְפַלֹתֵנוּ כְּמוֹ שֶׁקְבַּלְתָ קְטֹרֶת הַסַּמִּים שֶׁהִקְטִיר לְפָנֶיךּ אַהֲרֹן הַכֹּהֵן כַּאֲשֶׁר הַחֵלֹ הַנֶּגֶּף בְּעָם שֶׁנָאֲמַר (במדבר יז יג), וַיְּעֲמֹד בֵּין הַמֵּתִים וּבֵין הַחַיִּים וַתִּעָצַר הַמַּגֵּפָה: וְבֵן פִּינְחָם שֶׁנָאֶמַר (תהלים קו ל), וַיַּצְמֹד פִּינְחָם וַיְפַלֵּל וַתִּעָצַר הַמַּגֵּפָה: וְבֵן פִּינְחָם שֶׁנָאֶמַר (תהלים קו ל), וַיַּצְמֹד פִּינְחָם וַיְפַלֵּל וַתִּעָצַר הַמַּגֵּפָה: וְבֵן בְּוִד שֶׁנָאֶמַר שמואל ב, כד כה), וַיָּבֶן שָׁם דָּוִד מִזְבֵּחַ לַיהוָה וַיַּעַל עֹלוֹת וּשְׁלָמִים וַיִּעְתר יְהוָה לָאָרֶץ וַתִּעְצַר הַמַּגַּפָּה מֵעַל יִשְׂרָאֵל: כִּי אַתְּה אָבִינוּ וּלְךּ תְלוּיוֹת עֵינֵנוּ רְפָאֵנוּ יְהֹוָה וְנֵרְפֵא, הוֹשִׁיעֵנוּ וְנִוְשֵׁעָה כִּי תְהִלְּתֵנוּ אָתָה, שֶׁכֵּן כְתוּב בְּתוֹרָתֶךּ, וְהַסִיר יְהוֹה מִמְּךּ כְּל ַחֹלִי וְכָל מַדְוֵי מִצְרֵים הֶרָעִים אֲשֶׁר יָדַעְתָּ לֹא יְשִׂימָם בָּךּ וּנְתָנָם בְּכָל שְׂנְאֵיךּ:

> כל אדם ישמור עצמו מן הקור וילבוש סביב הכרס אזור של צמר על הבשר דוקא

ולא ישתה דברים קרים כשנתחממים ולא ישתה דברים חמוצים ולא יאכל פירות שאינם מבושלים

ויראה שגופו יהיה נקי וקרוב לשילשול ולא יניח בביתו שום עוף

וישתה כמה פעמים בכל יום מענטי טראפין עשרה טראפין על צוקער

וגם יעשה וואניס במים חמים.

קמיע זאת מהאר"י הקדוש הצילה נפשות ישראל ממגפה ר"ל והה יה תימ פל עו עהג נה חיי צופ מה

לעצור המגפה ליתן מפתח של ביתו ביד יהודי המת ותעצור המגפה בדוק ומנוסה. גם נעמין לארביר אחד בכל יום בבוקר און אויף עסן האלב און די אנדערע האלב 🔊 האלטן אין מויל תמיד. און ווען ער וועט עסן, די לארביר ארויס נעמען פון מויל און נאך דעם צוריק נעמען אין מויל וועט ער ניצול ווערן בעז"ה.

גם זאגן יעדן טאג די קאפיטלך תהלים ד' ט"ז כ"ג ל' ס"ז צ"ח ואח"כ יאמר י"ב פעמים: לְעוֹלָם יְהֹנָה דְבְרָךּ נִצְּב בַּשְּׁמְיִם:

כ"ד המעתיר בעד כל ישראל מצפה לישועה ברוך פינחס ראבינאוויטש בהה"צ ז"ל נכד הבעש"ט הק' זי"ע

קמיע לשעת מגיפה מאת כ"ק מרן אדמו"ר הגה"ק רבי ברוך פינחס מסקאליע זי"ע ועכ"י יו"ל ע"י מכון טל אורות סקאליע .... מותר להעתיק ולהפיץ חינם ....

מרן רבינו הרה"ק מטאהש בעל עבודת עבודה זי"ע שרייבט (פתגמי קודש פרשת קרח) מיט דעם לשון: דער אייבערשטער האט אונז געגעבן א געוואלדיגע מתנה, אז יעדער איד קען מקיים זיין די מצוה פון מקטיר זיין די קטורת, דורכן זאגן די פרשת הקטורת צוויי מאל א טאג, און דורכדעם ווערט מען א נייער מענטש, די זוהמה ווערט אפגעווישט. דורכן זאגן די קטורת אינדערפרי, גייט ארויף א קדושה אויפן גאנצן טאג, און דורכן זאגן ביי מנחה, גייט ארויף א קדושה אויף די גאנצע נאכט, און דורכדעם ווערן בטל אלע שווערע דינים, און די וועלט ווערט ניצול פון אלע צרות, אבער דער יצר הרע שטארקט זיך מיט אלע כוחות אז מען זאל מדלג זיין דאס זאגן די קטורת, און ליידער האט דער שטן מצליח געווען איינצופירן די שלעכטע מנהג אז אסאך הייבן אן דאס דאווענען ביי הודו, און ביי מנחה ביי אשרי דעריבער דארף זיך יעדער שטארקן און זאגן די קטורת יעדן טאג פארן דאווענען און דאס זאגן ווארט ביי ווארט.

For more information or to sponsor go to <a href="https://www.yuhrzeit.com">www.yuhrzeit.com</a>

### אמירה במקום מקוה

מי שאין לו מקוה או אנוס ואינו יכול לטבול את עצמו במקוה ירחץ ידיו ויאמר זה קודם הרחיצה, מהאר"י ז"ל. ותיקן הלשון רבינו הבעש"ט הק' זי"ע:

לְּשֵׁם יְחוּד קוּדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא וּשְׁכִינְתֵיה וכו'. אֶרְחַץ בְּנְקְיוֹן כַּפִּי וַאֲסוֹבְבָה אֶת מִוְבָּחָך ה' וִיהִי רָצוֹן מִלְפָנֶיךְ ה' אֱלֹקִינוּ וֵאלֹקִי אֲבוֹתִינוּ שֶׁתְּהָא רְחִיצֵת יְדִי אֵלֶה נָחְשֶׁבֶת לִי בְּאִלּוּ טְבְלְתִי בְּמִקְנֶה מְהוֹרָה שֶׁל צִּרְבָּעִים סְאָה וְאֶהְיֶה זוֹכֶה לִמְשׁׁךְ אֵנִית הִילִים מִן הַלְּבֶן הָעֶלְיוֹן הָחָתוּם ביו"ד רַבְּתִי שֶׁל וְעַתָּה וֹגְדֵל נָא כֹּחַ ה' מוּן הַרְחִיצִה מִיכִּי מְנָלְיוֹן הָהְנִה הִי"ץ בְּנִקְיוֹן כַּפִּי וַאַלְקִי בְּנִיךְ ה' אֱלֹקִי וַאלֹקִי וְאַלְקִי בְּנִקְיוֹן לְמִדְּת רַחְיִיץה הְעוֹלְה רי"ו בְּמִסְבָּר נְקִיוּן לְמִדְּת רַחְחִיץה הְיִרְה הָעוֹלְה רי"ו בְּמִסְבָּר נְקִיוֹן לְמִדְּת רַחְמִים הְנְלִי מִבְּלְנִי בְּנְבִיּרְ הִי אֶלְקִים לְנַבְּּלְה וְמִילְבָּה אֶת מִוְבַּחְדְ ה'. וְיִהְיֶה נִמְלְתִי בְּבְּנְיְה הְעוֹלְה רִי"ו בְּמְבְּתְּה אֶרְץ. וְעִם הַבְּלְבִי נְבִּרְתְ וְבִּבְּיְה הְעוֹלְה רִי"ו בְּמְבְּתְ הְיִיץ הְנִבְיּה הִירִּ הְנִילְה בִּנְיוֹן בָּבְּיוֹן בָּבְּיוֹן בְּבָּית וְחִיצְה זוּ יִהְיֶה נִבְּיִים בְּבְּבְּיוֹן מִיּבְּבְּחוֹן וְנִבְּיְה בִּנְנִיךְ הְיִבְּיִים בְּבְּבְּבוֹין מְלְבְבִּיוֹ בְּבְּבְּבוֹין אַלְבְנִיךְ הְיִבְיּת בְּבְיוֹן בִּבְּבְּיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְבְּהְבוֹים בְּבְבְּבוֹין בְּבְּבְּיוֹן בְּבְּבְּנִין הְבִּבְיוֹם בְּבְבְּבְתוֹים בְּבְּפְםוֹּן וַיִּקְבְּא אֲלֹקִים לַיַבְּבְּישְׁה אֶּבֶיץ. מִבּלת וְיִבּישׁ הִבּבְיוֹן בְּבְבְּבְּיוֹן בְּבְבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּיִבְנִיוּ בְּנְבְיוֹבוּ בְּבְּיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּבְּבְיוֹן בְּיִבוּיוֹ בְּבְּיִיוֹ בְּנְיוֹם בְּבְּבְּיוֹיוֹ בְּיִבְּיוֹ בְּבְּיִי בְּיִבְּיִיוֹ בְּבְּבְיוֹיוֹ בְּבְיוֹיוֹ בְּבְּבְיוֹיוֹם בְּיִבְּיוֹם בְּבְיוֹיוֹם בְּבְּבְּבְיוֹן בְּבְיוֹם בְּיִבְּבְּיוֹ בְּבְּיוֹם בְּבְּבְיוֹיוֹ בְּבְּבְיוֹם בְּבְיבוֹי בְּבְּבְיוֹם בְּבְּבְיוֹי בְּבְּבְיוֹי בְּיִים בְּבְּבְיוֹיוֹם בְּבְבְּבְּבּיוֹם בְּבְיוֹים בְּבְיוֹיוֹיוֹ בְּיוֹבְיוֹיו

גימשריא אלקים דיודי"ן עם י"ג אותיות מילואו וה' אותיות שרשו. ומלת אלקים הוא אלקים פשום. ומלת יבשה עם הכולל הוא אלקים דיודי"ן וה'

אתיות שרשו ו"ג אותיות מילואו ומלת ארץ היא אלקים ראלפי"ף וְיָאִיר שֵׁם אֶהְיֶה עְלַי בְּמִלּוֹי הֵהִי"ן בְּמִנְיַן מְקְוֶה וְיַעֲלֶה לְפָנֶיךְ בְּאִלּוֹ טְבַלְתִּי בְּמִקְוֶה מְהוֹרָה שֶׁל אַרְבָּעִים סְאָה. וּבְבֵן יְהִי רְצוֹן מִלְפָנֶיךְ ה' אֱלֹקֵי וֵאלֹקֵי אֲבוֹתֵי שֶׁבְּשֵׁם שֶׁאֲנִי מְטַהֵר אָת עַצְמִי לְמַשָּה בֵּן הְּטַהֵר נִשְּׁמְתִי לְמַעְלָה בִּנְהַר דִּינוֹר בְּשֵׁם בי"ה ה' צוּר עוֹלְמִים: וְיִהִי נַעָּם וכו׳.

אחר כך ירחץ ידיו ויכוין באותיות שם ע"ב כזה יו"ד ה"י וי"ו ה"י. כל אות ואות על ב' ידיו ותחלה יערה מים על יד ימין ויכוין באות י' פשוטה (יערה על יד שמאל ויכוין באות י' פשוטה) ויערה על יד שמאל ויכוין גם כן כך. ואחר כך חוזר על יד ימין ויכוין באות ו' המילוי וכן על יד שמאל. וכן על דרך זה שאר האותיות ונמצא הערה על כל יד עשר פעמים. ואחר כך יערה על יד ימין עשר פעמים רצופים ויכוין עשר אותיות כנ"ל. אות א' בכל פעם כנ"ל. יו"ד פשוטה בפעם א'. ו' המילוי בפעם ב' וכו' וכן על דרך זה על יד שמאל:

וזה נוסף מהרב המגיד דטשערנאביל זללה״ה:

ואחר כך יאמר: [וְהָנָה] הַנִּשְׁאָר בְּצִיּוֹן וְהַנּוֹתָר בִּירוּשָׁלַיִם קְדוֹשׁ וֵאָמֵר לוֹ. כָּל הַבְּתוּב לַחַיִּים בִּירוּשָׁלַם. אָם רְחַץ אֲדֹנָי אֵת צוֹאַת בְּנוֹת צִיּוֹן וְאֶת דְּמֵי יְרוּשָׁלַם יָדִיחַ מִקְּרְבָּה בְּרוּחַ מִשְׁפְּט וֹבְרוּחַ בָּצֵר (ישעי׳ ד, בד):

אָבַר רַבִּי עֲקִיבָא, אַשְׁרֵיכֶם יִשְׂרָאֵל, לִפְּנֵי מִי אַהֶּם מִשַּׁרְרִין, וּמִי מְשַהֵר אֶּרְכֶם, אֲבִיכֶם שֶׁבַּשְׁמַיִם. שֶׁנֶּאֲמַר, וְזָרַקְתִּי עֲלֵיכֶם מַיִם מְחוֹרִים וּמְהַרְתֶּם. וְאוֹמֵר, מִקְנֵה יִשְׂרָאֵל ה׳, מַה פִּקְנֶה מְשַהֵר אֶת הַמְּמֵאִים, אַף הַקָּרוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא מְשַהֵר אֶת יִשְׂרָאֵל:

אָכֵּןר רַבִּי חִיָּא בַּר אַבָּא אָכֵר רַבִּי יוֹחָנָן כָּל הַנְּפְנָה וְנוֹמֵל יָדִיו וּמֵנִיחַ הְפִּלִּין וְקוֹרֵא קְרִיאַת אַכֵּןר רַבִּי חִיָּא בַּר אַבָּא אָכֵר רַבִּי יוֹחָנָן כָּל הַנְּפְנִה מִוְבַּחְ וְהִקְרִיב עָלְיו קְרְבָּן, דְּכְתִיב אֶרְחַץ בְּנִקְיוֹן כַּפִּי וַאָּסוֹבְבָה אֶת מִוְבַּחְדְּ יְהֹוָה. אָמֵר לֵיה רָבָא לֹא סָבַר לָה מֵר כְּאִילוּ טָבַל דְּכְתִיב אֶרְחַץ בְּנִקְיוֹן כַּפִּי וְלֹא בְּתִיב אַרְחִיץ כַּפִּי: (פירש רש"י דכתיב ארחץ בנקיון משמע ארחץ כל הגוף ולא כתיב

ארחיץ כפי לדרשה אתי לומר שמעלה עליו שכר רחיצת כפיו כאילו מבל כל גופו):

וזה"ל בספר של"ה הק' (מסכת תמיד אות יז), ומי שלא יכול לעשות כן [לטבול א"ע] מחמת איזה מניעות יחשוב בלבו בשעת רחיצה הא דאיתא בפרק היה קורא וכו' פירוש רש"י וכו' [הנ"ל]. מי שמצטער על שאינו טובל את עצמו ומתלבש ברוח טהרה בשעה שרוחץ, אז הוא כאילו טבל, ומחשבה טובה הקב"ה מצרפה למעשה, ע"כ.

### סגולה נפלאה לכל צרה וצוקה, ובפרט בזמן מגפה

לומר בראש חודש אחר שלש התפלות

כתב בספר הק' פרי עץ חיים (שער ר"ח חנוכה ופורים פ"ם וזה לשונו:

מצאתי כתוב במכתבו קודש של הרב [האר"י הקדוש ז"ל] במצרים, סגולה נפלאה מכל צרה וצוקה, בפרט בזמן המגפה, שמדת הדין מתוחה, לומר בכל ג' תפילות של ר"ח 'עלינו' עד 'אין עוד', ישר והפוך ז' פעמים ומונתו ד' פעמים ישר והפוך כן משמע בספרי תלמידיו הקי, וע" סידור ר"ש), ובפעם א' יאמר אבגית"ץ קר"ע שמ"ן, ובפ"ב יאמר נג"ד יכ"ש, ובפ"ג יאמר במ"ר צת"ג הקבמנ"ע, ובפ"ד יאמר יגלפז"ק שקוצי"ת. (מצאתי כתוב המעם, לפי שיהושע תיקן 'עלינו', והפיל ע"י זה ז' חומות יריחו, נגד ז' קליפות, ועי"ז ז' שמות דמ"ב, שהם לשבר כח הקליפות ז' של ז' חומות) אח"כ יאמר עוך" מ"ת תב"ה. אח"כ יאמר מזמור ז' ובתהלים! 'שגיון לדוד' וכו'. וסיים הרב, ויודע אני שהוא מקובל, ונגע לא יקרב באהלו, עכ"ל.

### וזה סידורו:

עָלֵינוּ לְשַבֶּחַ לַּאֲרוֹן הַכּלֹּ. לָתֵת גְּרָכְּה לְּיוֹצֵר בְּרֵאשִׁית. שֶׁלֹּא עָשָׂנוּ בְּגוֹיֵי הָאֲרְצוֹת. וְלֹא שָׁטְנוּ בְּמְשְׁבְּחוֹת הָאֲרָטְה. שֶׁלֹּא שָׁם חֶלְּקֵנוּ בָּהֶם וְגוֹיְרָצֵנוּ בְּכָל הֲמוֹנָם. שֶׁהַם מִשְׁתַּחְוִים לָּהֶבֶּל וְרִיק וּמִרְבָּלְיִם אֶלֹּ אֵלֹּ הֹא יוֹשִׁיעַ. וַאֲנַחְנוּ כּוֹרְעִים וּמִשְׁתַּחְוִים וּמוֹרִים לְּבְּנֵי מֶלֶךְ מֵלְּכִים הַמְּלְכִים הַקְּרוֹשׁ בְּרוּךְ הוּא. שָׁהוּא נוֹטֶה שְׁמֵיִם לֹא יוֹשִׁיעַ. וַאֲנַחְנוּ בּשְׁמִים מִמַּעַלֿ. וּשְׁכִינַת עָזוֹ בְּנְבְהֵי מְרוֹמִים. הוּא אֱלֹקִים בַּשְׁמֵיִם מִמַּעַלֿ וְעַלֹּ הָאָרֶץ מִהְחַת. זּוּלְתוֹּ. בַּבְתוֹּרְתוֹ. וְיָדַעְהָּ הַיּוֹם וַהֲשֶׁבֹרְ אֶלֹּ לְבָבֶךְ. בִּי ה' הוּא הָאֱלֹקִים בַּשְּׁמֵיִם מִפַּעַלֿ וְעַלֹּ הָאָרֶץ מִהְחַת. אֵין עוֹר:

עוֹד אֵין מִהָּחַת הָאָרֶץ וְעַל מִפַּעַל בַּשָּׁמִים הָאֱלֹקִים הוֹא ה' בִּי לְּבָבֶך אֶלֹ וַהֲשֵׁבֹתְ הַיּוֹם וְיָדַעְהָ בְּתוֹּרָתוֹ בַּבְּתוֹב זוּלְתוֹ אָבֶם מִלְּבֵנוּ אֱמֶת עוֹד אֵין אֱלֹקִינוּ הוֹא מְרוֹמִים בְּנְבְהֵי עָזוֹ וּשְׁבִינַת מִפַּעַל בַּשְּׁמִים יְקְרוֹ וּמוֹשַׁב אָרֶץ וְיוֹםֵד שְׁמִים נוֹמָה שָהוֹא הוֹא בָּרוּךְ הַקְּרוֹש הַמְּלְבִים מַלְּבֵי מֶלֶּךְ לְּבְנֵי וֹמוֹדִים וֹמִשְׁתַחְוִים בּוֹרְעִים וַאֲנַחְנוּ שְׁהַא הוֹא בָּרוּךְ הַקְּרוֹש הַמְּלְבִים מְלְבֵי מֶלֶּךְ לְּבָנוּ בְּהָם חָלְּקְנוּ שָׁם שֶׁלֹּא הְאָרְמִה יִשְׁנוּ שֶׁלֹּא הְאַרְמִה בְּבִלְּים וְרִיק לְהָבֶל מִשְׁתַּחְוִים שֶּהַם הְמוֹנְם בְּכִל וְגוֹרְבֵּנוּ בְּהָם חָלְּקְנוּ שְׁם שֶׁלֹּא הְאָרְמִה בְּמִשְׁבְּחוֹת שְׁמָנוֹ וְלֹא הָאָרְצוֹת בְּגוֹי עָשָׁנוּ שֶּלֹּא בְרֵאשִׁית לְּיוֹצֵר נְּדְלָּה לְּתֵת הַכֹּל לַאֲרוֹן לְשַבֵּחַ עְלֵּינוּ.

:אח״כ יאמר

אָנָא בְּכֹחַ נְּקִינָד תַּמִיר צְרוּרָה: קַבֵּל רַנַּת עַפְּד שַנְּבֵנוּ שַהְבנוּ נוֹרָא:

:אח״כ יאמר פעם ב׳ ׳עלינו׳ ישר והפוך כנ״ל, ואח״כ יאמר

נָא גָבּוֹר דּוֹרְשֵׁי יִחוּדְדְּ בְּבָבַת שָׁמְרֵם:

:אח״כ יאמר פעם ג׳ ׳עלינו׳ ישר והפוך כנ״ל, ואח״כ יאמר

בָּרְכֵם, שַׂהַרֵם, רַחֲמֵם, צִּדְקָתְךּ תָּמִיד נָּמְבֵּם: חֲסִין קָדוֹשׁ בְּרוֹב שׁוּבְדּ נַהַלֹּ עֲרָתֶךּ:

:אח״כ יאמר פעם ד׳ ׳עלינו׳ ישר והפוך כנ״ל, ואח״כ יאמר

יָחִיד גַּאָה לְעַמְּךּ בְּגַה זוֹכְרֵי קְרָשָׁתֶךּ: שַׁוְעָתֵנוּ קַבֵּל וֹשְׁמַע צַעֲקָתֵנוּ יוֹרֵע תַעֲלוּמוֹת:

ואח״כ יאמר ׳על כן נקוה׳:

עַל בּן נְקַנֶּה דְּךָ ה' אֱלֹקִינוּ לִּרְאוֹת מְהַרָה בְּתִפְּאֶרֶת עֻזֶּךְ. (מון שפות שם תכ״ה) לְּהַצְּבִיר גִּלּוּלִים מִן הָאָרֶץ. וְהָאֱלִילִים בְּרוֹת יִבְּרַתוּן. לְּהַפֵּן עוֹלָם בְּמַלְכוּת שַׁדִּי. וְכָל בְּנֵי בְשִׁר יִקְרְאוּ בִשְׁקֶךְ לְהַפְּנוֹת אֵלֶיךְ בָּל רִשְׁעֵי אָרֶץ. יַבִּירוּ שְׁבִי תַבֵל. בִּי לְדְּ תִּבְרַע בָּל בָּעוֹן. לְבְּנִיךְ ה' אֱלֹקִינוּ יִבְרְעוּ וְיִפּלוּ. וְלִבְבוֹּד שִׁמְךְ וְתִּבְּלוֹן עֵנִּ בִּלְּה הִי עְלְּ מַלְּבוֹת שֶׁלְּךְ עֲלֵיהֶם מְהַרָה לְעוֹלְם וְעֶר. בִּי הַמַּלְכוּת שֶׁלְּךְ הִיא וּלְעוֹלְם וְעָר. וְנָאֱמֵר. וְהָיָה ה' לְּמֶלֹךְ עַלְּ בָּלְהֹית הִים בְּהוֹב בְּתוֹרְתֶךְ. ה' יִמְלֹךְ לְעוֹלְם וְעָר: וְנָאֱמֵר. וְהָיָה ה' לְּמֶלֶךְ עַל בָּל הָאָרֶץ. בִּיוֹם הַהוּא עַר הִמְלֹּךְ בְּלִוֹים הְתִּרָת הְ. אֶחָר וּשְׁמוֹ אֶחְר:

:ואח״כ יאמר מזמור ז׳ מתהלים

ז ۵۵ שָׁבְּיוֹן לְדָוֹד אֲשֶׁר שָׁר לַה' עַל דִּבְרֵי כוּשׁ בֶּן יְמִינִי: ۵۵ ה' אֱלֹקֵי בְּהְ חָסִיתִי הוֹשִׁיעֵנִי מַבְּל רֹדְפַּי וְהַצִּילֵנִי: ۵۵ מְ אֱלֹקֵי בְּהְ חָסִיתִי הוֹשִׁיעֵנִי מַבְּל רֹדְפַּי וְהַצִּילֵנִי: ۵۵ מְ אֶלְקִי אָם עָשִׂיתִי וֹאת אָם יֶשׁ עָוֶל בְּכַפְּי: מּ אָם נְּמַלְתִּי שׁוֹלְמִי רָעְ וְאָשִׁי פַּרָס וְאֵין מַצִּיל: מּ ה' אֲלִקִי שׁוֹבְּהָ וְשִׁבְּרָי וְעִוּרָה אֲלִקִים שׁוּבְה: מּ ה' יְדִין עַמִּים שִׁפְּמֵי וְיַשְׁג וְיִרְמֹם לְאָרֶץ חַיָּי וֹבְבוֹדִי לֶעְפָּר יַשְׁבָּן סְלָה: מּ וְיִרְין עַמִּים שִׁפְּמֵי וְיִשְׁרָה וֹיְבְּעָר וְשִׁבְּים שׁוּבְה: מּ ה' יְדִין עַמִּים שִׁפְּמֵי ה' בְּבְּרִי וְעַוּרָה עַלְי: מּ יִבְּלְים אַנְּכִי וְעַרְים וּתְבוֹן עֲבִּים וּתְבוֹן לְבּוֹת וּבְלְיוֹת אֱלִקִים צַּדִּיקוּ עֵּל אֲלָקִים מוֹשִׁיעַ בְּבְּרְיוֹת וְבְלִים מִוֹשְׁיעַ בְּבְּרִים שׁוֹבְּר בְּבְיִם מוֹשִׁיעַ בְּבְּר וְעָלִים צִּדִּיק וְאֵל וְבָּבְל וּוֹם: מּסְ אֹם לֹא יָשׁוֹב חַרְבּוֹ וְלְמוֹשׁ לַשְׁתְּוֹ דְרָךְ וְיְכוֹנְנָה; מִי וְלְבִי שְׁכָּר יִם שִׁבְּבְים שׁוֹבֵּם צְּדִּיק וְאֵל וֹעָב בְּבָל וּוֹם: מּם אֹם לְצִי שְׁלְבִי שְׁלְבִי וְלְבִי שְׁלְבִי שְׁבְּיִל בְּבְיִים וְפְּעָל: מּי הְבָּבְל אָנֶן וְהָרָה עָמָל וְיְלֵּר שָׁקְר: מּי בִּוֹר וְיְבִלּן בְּיִבּוֹבְי שְׁבָּל בְּיִם וְבְּעָל: מִי הְבָּעל: מִי הְבָּבל אָנֶן וְהָרָה עָמָל וְיְלֵר שְׁקָר: מּי בּוֹבְי בְּבְּבֹי וְחַבְּלוֹ וְעָל קְּרְבְּן וְיְלְיִב שְׁלְבִי הְיִבְּלְּל בְּרִאשׁוֹ וְעֵל קְּרְבְּקוֹ וְחָבְל וְיְלָר שְׁבָּל וְיִבְּיִב מִי שְׁבָּל בְּיִם וְיִבְּל בְּיִי וְעָבְל הְיִבְּיוֹ בְּבְּיִי בְּיִבְּיוֹב מִי שְׁבְּיִי וְחָבְּיל בְיִי בְּיִבּין וְיִבְל בְּיִבְיי וְהַבְּיל וְיִבְּיל וְיִבְּיל וְבְּילִים מְּבְּבְיל: מִי וְנְבְיל וְיִבְּל וְעָל הְבְּבְיל וְיִבְיל וְיִבְילְיים מְּבְּבְיל וְיִבְיל בְּיִלְים מְּבְּלְיי בְּיל בְּיִי בְּילְיתְים מְּבְּיל בְּיִי בְּילְיים וְבְּבְיל וְיִבְּיל בְּיִי בְּיִבְיל בְּיִי בְּיִבְיל וְיִבְיל מְיִים וְבְּבְּיל בְיוֹם וְבְּעְל: מִי וְבְּבְיל אִישׁוֹ וְעָל הְבְּיְי שְׁנְּיל בְּיִי בְּיל בְּיִי בְּיִי בְּיִים וְבְּבְּיבְיי שְּבְּבְיוֹי שִׁיְיִים וְיִבְּיְיִי שְּבְּיוֹם בְּבְיִים בְּבְּים בְּבְּבְיי בְּיִי

"ויודע אני שהוא מקובל, ונגע לא יקרב באהלו" לשון האר"י הק' ז"ל

## היינט איז די יארצייט פון רבינו הרה"ק רבי שלמה הכהן ראבינאוויטש

<mark>בעל תפארת שלמה מראדאמסק זי"ע</mark>

רבי שלמה הכהן ב"ר דוב צבי זי"ע

עס איז מקובל אז לערנען דאס ערשטע שטיקעל פון פרשת מצורע אין ספר תפארת שלמה <u>איז מסוגל לרפואה.</u>

כי עכליםו חלוי בחודם . וכובא אל כככן . פי' כובא שולה ד"ח בפיו לרפאום מעלם לכל כאריך לי . כנודע סוטר לא סלדים לער ש"י סדבור עלו בד"ם מרפא סמחלם מאד כ"ל מכואו מילעקו אליו . או כפל ד"ח בעום"ז וכן סדבור יכך של הלדיק בד"ם מרפם מיד וסש"י ספהור לספסר לפני ס' . וכמו שידענו זה מלדיקי הדור העלונמים הוא המולה הוראה בישראל כמ"ש להורות ביום כן. וזכו שאמה"כ ישלם דברו וירפא' ישלה דברו לספדיק הגימעריאות נכונים עליהם בחשטונם או נתרפאו ויםי בפיו ברמאם וגימטריאום ואחר חומו ד"ם הלום שאל אם שסי' בעירו ביח כזה אשר לא עהור ופעם גברה עליהם זם המעשם מסרג הקדוש איש היהודי ולה"ה מפרשיסעתי שלפנינו שנ"י מולמס סמשיכו השפעות עובות ולפואט ע"ר תורפו שמורה ביום הפמל מגיע את האדם ליום סטמת וטוס סטסור . פי' זם סנקרא מורם סוראם אשר וילפאם . א"ש זאת תסים סורם המצורע ציום פסרתו לנפש צנ"ר ויעוסכו כנ"ל . והכן :

## פרשת מצורע

לעמו בל"י להמשרן עלישם שפע קדושם וברלה ועודום לעמו בל"י להמשרן עלישם שפע קדושם וברלה ועודום המלובע ונו' והובא אל הכהן המורם שיהים מורם דרך הקודש בו שה" משרם הל בבר ה"ל כי אמנים כל ממלה ברא בחוד שבתי ושר" אמס"כ אלה מהי מורם בראה מורם בראה מורם בראה ועוד"א אמס"כ אלה מהי מורם בראה ומלה בחל המורם למר האל מחיר אפתי ושר"א אמס"כ אלה מהי מורם בראה ומלה ביום בראה למים אורם בראה ומרה בראה ומלה ביום בראה למים אורם בראה ומרה באלה מחיר ביום בראה למים אורם בראה ומרה בראה ממור ביום בראה למים אורם בראה ומרה בראה ומלה בראה ביום בראה למים אורם בראה מורם בראה מורם בראה מורם בראה מורם בראה למים אורם בראה ומלה בראה מורם בראה מור

For more information or to sponsor go to www.yuhrzeit.com





כתב השל"ה הקדוש (מסכת תמיד – סוף פרק גר מצוה): "ראוי לצום שלא יאכילנו הקדוש ברוך הוא זכויותיו בעולם הזה. ויהיה זה התענית יום קודם ערב ראש חודש ניסן, כי בניסן טללים שהם לברכה נפתחים. וזה נוסחה של התפילה:

אַתָּת הוּא האלוקים הַזֶּן מִקּרְנֵי רְאֵמִים וְעַד בֵּיצִי כִנִּים, וְאַתָּה הוּא הַבֵּזּכִין כָּל אַתָּת הוּא הַנּוֹתֵן בְּמִלּוּי וְרֶיוַח צֶרְכֵיהֶם, וְנוֹסָף עַל הַצְּרָכִים הַהֶּכְרֵחִיִּים אַתָּה הוּא הַנּוֹתֵן בְּמִלּוּי וְרֶיוַח וְעֹשֶׁר וְכָבוֹד.

בֶּל זֶה אַתָּה עוֹשֶׁה בְּנִּדְבַת לִבְּּדְ הַפּוֹב. כִּי אַתָּה הוֹא נָדִיב בָּאֲכֶּוּת, לֹא בְּמוֹ שֶׁקּוֹרִין לִבְּעָבִים לְאָדִם אֶחָד נָדִיב, כִּי נִדְבָתוֹ אֵינָה אֲכִּתִּית רַק לְתַשְׁלוֹם שְׁקּוֹרִין לִבְּעָבִים לְאָדָם אֶחָד נָדִיב, כִּי נִדְבָתוֹ אֵינָה אֲכִּתִּית רַק לְתַשְׁלוֹם וְשְׁבִּיל מוֹב שְׁבִּיר מִיּדְדְ הַפֹּל, וְלִי אֲנִי עַבְּדְּדְ הַשַּבְתְּ עַל כֹּל, וְנָתַתְּ לִי עַבְּרְדְ הַשִּבְּתְּ עַל כֹּל, וְלִי אֲנִי עַבְּדְּדְ הַשִּבְתְּ עַל כֹּל, וְנָתַתְּ לִי עַבְּרָדְ הַשִּבְּתְּ עַל כֹּל, וְנְתַתְּ לִי עַבְּרְדְ הַשִּבְּתְּ עַלְּכֹּוֹ בְּנְבְּבְּ הַבְּלְבְּי שִׁלֹא יִהְיָה חַם וְשָׁלוֹם הָעִשֶׁר שְׁבוֹּר לִי לְנָעָה עָבְּרָדְ, וְנָרֵא אָנֹכִי כְּאֹד לְנַבְּשִׁי שֶׁלֹא יִהְיֶה חֵם וְשָׁלוֹם הָעְשֶׁר שְׁבוֹּר לִי לְנָעָה לְנִבְּתְּ הָנְבְּרִי הִבְּעָם בִּוֹבְירִי, וּבְאִם הוֹא כֵּן קְה נָא אֶת בְּרְכָתִי וְאֵל אָרְאֶה לְנִתְי לְעוֹלְם הַנָּעְשׁר שְׁבֹּיוֹ עִילְשְׁר הְנִבְּיר לִי לְנִעְה הְנִבְּר בְּלְבִי בְּלְבִי בְּלְנִים הַבָּא עוֹלָם הַנִּצְחִי, וּבְאִם רְצוֹנְם בְּבְבְּרִים הְנִבְּר לְנִשְׁר בִּבְּיִים אֵבְּיִים בְּבְּבְיִים הְנִבְּים בְּבְּבִי וּבְרְבִם בְּעְבִי תּוֹלָם הַבְּעָבוֹים וְלִבְּתִים בְּעְבִיים הְבִּבְי הִבְּבְרְנִם הְבָּבְי הִבְּבְּר הִיּבְרִם הְבָּבְי תוֹרָה, אֲנָשִׁים בְּשִׁרִים, אֲנָלִיים בְּבְּבִי וּבְרָב בְּל הִנְלְיִם בְּלְבִי תוֹרָה, אֲנָשִׁים בְּשִׁרִים, אֲנָלִיים לְּבְרִים לְּלְרוֹבִים וְלִרְחוֹקִים, וְּלְרוֹבִים וְלִרְחוֹכִים וְלִרְחוֹקִים, וּיְבָּר הֹי יִבְּבְּר וֹבְיבְבְּת הְיִבְים לְּבְרוֹב בְּל הִוּבְּעְבִי וְלִבְים וְלְבִים וְלְבִים וְלְבִים וְלִבְים וְלִבְים וְלִבְים וְלִבְים וְלִבְים וְלְנִבְים וְלִבְים וְלִבְים וְלְנִים וְּבִים בְּיִבְים הְּיִבְים וּלְבִים וְנִים וְּבִיבְּים וְּנִבְשְׁי שְׁלִים וְּבְיבְּים הְּעָבוֹים הְעִבּים בְּים בְּיִבְּעְבְיוּים בְּיִבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְים בְּבְּבְיבְּים הְנִבְּן בְּים בְּעְבְיוֹם הְּבְיבְּיבְּים הְעִבְּיוֹם בְּעְבְיוֹם הְעִבְּים בְּבְּבְבְיים הְּיִבְיבְּים בְּבְבְּבְּים בְּיִבְים הְנְבְיבְבְיוּים הְּבְּבְבְיוֹים הְּוֹבְיבְּבְיתְים בְּבְבְיבְים בְּבְּבְבְּיוֹים הְנְבְיבְבְים הְּבְּבְבְיים הְּבְּבְבְים בְּבְּבְבְיוֹים

יִהְיוּ לְרַצוֹן אִכְּוֵרִי פִּי וְהָגְיוֹן לִבִּי לְפָנֶיךָ ה' צוּרִי וְגֹאֲלִי.

את התפילה ניתן לומר אף אם אינו צם, ואפשר לפרות התענית במעות לצדקה.

תפילה ל<u>אמרה בכל ערב ר"ח –מאת הרב הצדיק הק' אלקי מרן מרדכי מנדבורנא זי"ע ועכי"א .</u> ואני תפילתי לך ד' עת רצון ,בכוון לבי ואברי פנימי והחיצון ואשתחווה לפניך באימה וביראה ברתת וזיעה וחלחלה בשברון לב ובמתנים בפרישת כפים,ואפיל תחנתי לפניך שתקבל ברחמים וברצון את תפילתי ותעשה שאלתי ,וחנני במתנת חנם ולפנים משורת הדין אף על פי שאיני כדאי לזה, ויגולו רחמיך על מידותיך, ופתח לבי בתורתך ויטהר ושמרה בפי ,ותן בלבי בינה להבין ולהשכיל לשמוע ללמוד וללמד לשמור ולעשות ולקיים את כל דברי תלמוד תורתך באהבה ,ותשמרנו מכל חטא ועון ופשע שלא אחטא עוד נגדך וכפר ותמחל ותסלח לי על כל פשעי ועונותיי וחטאי ,על הקלות והחמורות על הנגלות, והנודעות, ועל כל מה שעשיתי בין בשוגג בין במזיד באונס וברצון במרד ובמכווין בין במחשבה ובין במעשה בין בראי' ובין בשמיעה, וכל מה שמעלתי נגדיך הכול תעבור ותן בלבי הולא ברחמיך הרבים ולא על ידי ייסורים וחולאים רעים חלילה, ותן בלבי לעשות רצונך בלבב שלם ,וזקוף מזלי ותגביה קרני וכוכבי לעושר וכבוד ולבנים –ובני בנים טובים, ושלח ברכה והצלחה בכל מעשי ידי ועסקי ועניני,ויפרנסנו ויכלכלנו ברווח ולא בצמצום, בהיתר ולא באיסור, בנחת ולא בצער, בהשקט ולא ברעש, ואל תצריכנו לידי מתנת בשר ודם, וזכני לישב בשולחני עם כל בני ביתי בכבוד, ולא אצפה לשלחן אחרים, ולא אשתעבד לשום אדם, והצילנו מעניות ודלות ושפלות, ואזכה להכניס אורחים, ולעשות חסד וצדקה עם בני אדם מהוגנים, ולא אכשל בבני אדם שאינם מהוגנים, ואגדל בני– בנותיי ,לחופה ולמעשים טובים, ושיהיו הם וכל יוצאי חלציהם עוסקים בתורה, במצוות ובמעשים טובים, ושיהיו בעלי עושר וכבוד ושם טוב, וימלאו ימיהם בשיבה טובה ומזל טוב, ונגדלם באהבה ובחיבה ,בשלום ובשלו,והשקט ובבטח לאורך ימים ושנים טובות והצילנו מכל מיני פורעניות ומכל גזירות קשות ורעות, ומכל צרות המתרגשות לבוא לעולם, מאדם רע ומפגע רע ומשטן המשחית, מדין קשה ומבעל דין קשה, מלסטין ורוצחין, מכל אויב ושונא, בין בעיר -בין בדרך בכל מקום שאני הולך -ביום ובלילה והצילנו מרוחות רעות, ומשדין ולילין, וממאורעות רעות, מדבר וממגיפה משבי ומגלות, ומכל היזק והפסד שבעולם ,בין בגופי ובין בממוני ובכל אשר לי ,ותיתן לי לב"ב ויוצ"ח חיים ארוכים וברוכים בטוב ובנעימים, חיים שאין בהם בושה וכלימה חיים ארוכים ותשמרינו מחולאים רעים,ומכל מיני מדווה ומחלה ,והסר ממני כל דאגה והרהורים רעים ומחשבות רעות, והרחיקנו מכל מה שאתה שונא, וקרבינו לכל מה שאתה אוהב, וחנני לכל מה שצריך רחמים וחנינה –ולא נכלם לא בעולם הזה ולא בעולם הבא, ותזכנו לראות בביאת משיחד, ותביאנו אל ארץ הקדושה ולא אפטר מן העולם עד שאקיים כל אשר עלי לעשות, באופן שלא אצטרך להתגלגל עוד ואזכה לישב בכבוד בעולם הבא עם הצדיקים היושבים שם ,להסתכל באספקלריא המאירה ,ושם תמצא מנוחה בלי פחד והצילנו מדינים זכנו ליום הדין וצדקנו ליום המשפט ,ותמלא משאלות לבי לטובה –שאלתי ובקשתי, . ברחמים תמלא לטובה אמו.וכו יהי רצוו

יָהָי רָצוֹן מִלְּכָנִיף, יְהֹוָהָּהִי אַהוונה, אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהַי אֲבוֹתֵינוּ, שֶׁתַעֵלְנוּ בְשִּׂמְחָה לְאַרְצֵנוּ, וַתְשָׁעֵנוּ בִּגְבוּלֵנוּ, וֹשָׁם נְקַיֵּם מִצְוַת תַּרוּמוֹת וּמַצַשְּׂרוֹת וַכַל הַמִּצְוֹת הַתְּלוּיוֹת בָּאֶרֶץ, אֲשֶׁר הִנְּחַלְתְּ לַאֲבוֹתֵינוּ הִיא אֶרֶץ זָבַת חָלָב וּדְבַשׁ, אֶרֶץ נַחֲלֵי מִיִם, עֵיְנוֹת וּתְהוֹמוֹת יוֹצָאִים בַּבַּקְעָה ּוּבָהָר. אֶרֶץ חָשָּה וּשְּׁעוֹרָה וָגֶפֶּן וּתְאַנָה וַרְפּוֹן אֶרֶץ זֵית־שֶׁמֶּן וּדְּבָשׁ, בַאַשֵּׁר צָוִיתָנוּ בָּתוֹרֶתָךּ, עַל יָדֵי משֶׁה עַבְדֶּךָ. אֲבֵּא יְהֹוְשִׁהַ יאוונויי לָמֵעַן שָׁמְךְ הַגָּדוֹל, הַגְדֵל חַסְדֵּךְ עָמָנוּ, וַקַיֶּם־לְנוּ אֶת־הַדְּבָר אֲשֶׁר הַבְטַחְתָּנוּ עַל יָדֵי מֹשֶׁה עַבְדֶּךָ: וְנָתַמִּי גִשְּׁמֵיכֶם בַּעָתָם. וַגַּתָנָה הָאָרֶץ יָבוּלָה וְעֵץ הַשְּּדֶה יִתֵּן פִּרְיוֹ: וָהִשִּׁיג לָכֶם דַיִשׁ אֶתֹ־בָּצִיר, וֹבָצִיר יִשִּׁיג אָת זְרַע. וַאֲכַלְתָּם לַחְמֶּכֶם לָשֹׁבַע וִישַּׁבְתָּם לָבֶטַח בָּאַרְצְּכֶם: וַקַיֶּם־בְּנוּ אֶת־הַדָּבֶר אֲשֶׁר הִבְּטַחְׁתָּגוּ עַל יְדֵי יָשַׁעְיָה נְבִיאֶךְ: בַּיּוֹם הַהוּא יְהְיֶה צָמַח יְהֹנֶשִּה אַהוֹנה לְצָבִי וּלְכָבוֹד. וּפְרִי הָאָרֶץ לְגָאוֹן וּלְתִפְאָרֶת לְפָּלֵיטַת יִשְּׁרָאֵל: וַנֶּאֱמֵר: וּבָנוּ בָתִּים וַיָּשֶׁבוּ. וַנֵּטְעוּ כְּרָמִים וְאֶכְּלוּ פָּרְיָם: וַקַיֵּם־בָּנוּ אֲשֶׁר הִבְטַחְתָנוּ עַל יְדֵי עָמוֹס נָבִיאָף: הַנֵּה יְמִים בָּאִים נָאָם יְהֹוֶשִּהַ אַהווה וָנִגַּשׁ חוֹרֵשׁ בַּקוֹצֵר וְדוֹרֵךְ עֲנָבִים בַּמוֹשֵׁךְ הַזָּרַע. וְהָפִּיפּוּ הָהָרִים עָסִיס, וְכָל־הַגָּבָעוֹת תִּתְמוֹגַגְנָה: וְשַׁבְתֵּי אֶת־שֶׁבוּת עַמִּי יִשְּׂרָאֵל וּבָנוּ עָרִים נְשַׁמּוֹת וַיִשְׁבוּ, וְנְטְעוּ כָרָמִים וְשְׁתוּ אֶת־יֵינֶם. וַעָשׁוּ גַּנּוֹת וָאֶכְלוּ אֶת־פְּוִיהֶם: וַקַיַם־בָּנוֹ אֲשֶׁר הִבְטַחְתָּנוּ עַל יַדִי יָחָזְקֵאל נִבִיאֶךְ: וַהְרְבֵּיתֵי אֶת־פָּרִי הָעֵץ וּתְנוּבַת הַשְּּרֶה. לְמַעַן אֲשֶׁרֹ לֹאֹ תִקְחוּ עוֹד חֶרְפַּת רָעָב בַּגוֹיִם: וַנֶאֶמֵר: וַעַל הַנַּחַל יַעֲלֶהֹ עַל שַּׁפָּתוֹ מָזֶה וִמְזֶה כָּל־עֵץ מַאֲכָל, לא־יִבּוֹל עַלַהוּ וַלֹא־יִתֹם פַּרְיוֹ לְחֲדְשִׁיוֹ יָבַבֶּר, כִּי מֵימָיו מִן־הַמִּקְדָשׁ הַמָּה יוֹצְאָים. וָהָיָה פִּרְיוֹ לְמַאָּכָל וַעְלֵּהוּ לָתָרוּפָה:

**אֵלְהֵינוּ** וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, מֶלֶךְ רַחֲמָן רַחֵם עָלֵינוּ, טוֹב וּמֵטִיב הָדֶּרֶשׁ ָלָנוּ, שׁוּבֶה עָלֵינוּ בַּהָּמוֹן רַחֲמֶיךָ, בִּגְלַל אָבוֹת שֶׁעָשׁוּ רַצוֹנֶךְ, בְּנָה בִיתְךּ בְּבַתְּחַלָּה, כּוֹנֵן בֵּית מִקְדֵשְׁךּ עַל מְכוֹנוֹ, הַרְאֵנוּ בְּבנְיָנוֹ,

שויתי יהואה 628

לחדש גיפן

הַפְּאָר: אֶת־בֶרֹהָיהָ נָרָת הַפַּעֲרַכֶּה וְאָת־בְּל־בַּלֵיהָ וְאַת שֶׁמֶן הַפְּאִר: וָאַת מִזְבָּח הַזָּהָב וָאַת שֶׁמֶן הַמִּשְׁחָה וְאָת קַטְרֶת הַפַּמֵּים וְאַת מְסֵךְ בָּתַח הָאהֶל: אַת וּ מִזְבָּח הַנַּחֹשֶׁת וְאָת־מִּכְבֵּר הַנַּחֹשֶׁת אֲשֶׁר־לוֹ אֶת־בַּדֵּיו וָאֶת־כָּל־כֵלֶיו אֶת־הַכִּיִּר וָאֶת־כַּנְּוֹ: אָת ゚קַלְעַׁיֹ הַחָּצֵּׁר אֶת־עַאָּדֵיהָ וָאֶת־ אָדְנִיהָ וְאָת־הַמָּסְרּ לְשַׁעַר הָחָצֵׁר אָת־מֵיתָרֵיו וִימִדּתֵיה וְאָת כְּלֹ־בְּלֵי צַבַרָת הַמִּשְׁכָן לְאָהֶל מועַד: אֶת־בּגָרֵי הַשְּׁרֶד לְשָׁרַת בַּקַּרָשׁ אֶת־בּגָרֵי הַקּוֹדָשׁ לִאַחֲרָן הַכּהֵן וָאֶת־בִּגְדֵי בָנֵיו לְכַהַן: כְּכָל אֲשֶׁר־צְּוָה יְהֹנֶשׁהּ יאוונוי אֶת־מֹשֶׂה כֵּן עָשׁוֹּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אֵת בְּל־הַעַּבֹדָה: וַיִּּרָא מֹשֶׁה אֶת־בְּל־ הַמֶּלֶאכָה וַהַנֵּה עָשִׁוּ אֹתָה כַאֲשֶׁר צִנָּה יְהוֹנֶבּה יאוונוני כַּן עָשֵׁוּ וַיְבָרֶךּ אֹתֶם משה: וַיְרַבֵּר יְהֹוֶשִּהַ יִּשׁתונה אָל־מֹשֶׁה לַאִבְּר: בִּיוֹם־הַחְדֶשׁ הַרְאשׁוֹן בָאֶתֵד לַתְּדָשׁ תָּלָּים אֶת־מִשְׁכָּן אָהֶל מוֹעֵד: וְשִּׁמְתַּ שָׁׁם אֵת אָרוֹן הָעַדְזּת וְסַכּתַ עַל־הָאֶרוֹ אֶת־הַפָּרְכֶת: וָהַבַאתָ אֶת־הַשְּׁלְחָו וְעַרַכְתָּ אֶת־עֶרְכֵּוֹ ָּוָהָבֵאתָׂ אֶת־הַמְּנִיְּה וַהַעֲלֵיתָ אֶת־נֵרֹתֶיהָ: וַנֵתַתְּה אֶת־הַוְּבַּח הַזְּהָבֹ לְקְשׁׁנֶרת לְפָּנֵי אֲרָוֹן הָעַוֹּרֶת וְשִּׁמְתֵּ אֶת־מָסְרְ הַפֶּתַתׁת לַמִּשְׁכֵּן: וְנַתַּתְּה אֵת מִזְבַּח הֶעֹלֶה לְפְבֵּי פֶּתַח בִּשְׁכַּן אָהֶל־מוֹעֵד: וְנֵתַתְּ אֶת־הַכִּיֹּר בִּין־אָהֶל מוֹעֵד וּבֵין הַמִּוְבַּחַ וְנֵתַתְּ שֶׁם מֵים: וְשַּׁמְתְּ אֶת־הָחָצֵר סְבֵיב וְנַתַתְּ אֶת־מְסַךְּ שַׁעַּר הָחָצֵר: וְלֶקַחָחָהָּ אָת־שֶׁמָן הַמִּשְׁחָה וּמֵשַׁחָתֵּ אֶת־הַמִּשְׁכֶּן וַאָת־בְּלֹ־ אֲשֶׁר־בֵּוֹ וְקָדַשְׁתֵּ אֹתָוֹ וְאָת־בָּל־כַּלֵיו וְהָיֶה קֹנָשׁ: וּמֶשׁחָתֵּ אָת־מִוְבַּח הֶעלֶה וָאֶתֹ־כָּל־כַּלֵיו וַקִּדִּשְׁתִּ אֶת־הַמִּוְבַּׁתַ וְהִיָה הַמִּוְבַּת קֹדֶשׁ קָדְשִׁים: וּמֶשַׁחְתְּ אֶתֹ־הַבִּיִר וָאֶת־בַּנִוֹ וָקִדִּשְׁתָּ אֹתְוֹ: וַהַקְרַבְתָּ אֶת־אַהַרוֹ וָאֶת־בָּנִיוּ אֶל־פֶּתַח אָהֶל מוֹעַד וַרַחַצְתְּ אֹתֶם בַּמֵּים: וְהַלְבַּשְׁתָּ אָת־אַהַרֹן אֵת בַּגְרֵי הַקְּדֶשׁ וּמֶשַּׁחְתָּ אֹתָוֹ וְקַדְשְׁתָּ אֹתָוֹ וְכָהָן לְי: וְאָת־בָּנֵיו תַּקְרֵיב וְהַלְבַּשְׁתַּ אתָם כַּתָּנְת: וּמֶשַׁחָתָּ אֹתָם כַּאֲשֶׁר מְשַּׁחָתָּ אֶת־אָבִיתָּם וַכְהַנִּוּ לֵי וְהֵיתָּה לָהְיֹת לְּהֶם מֶשְׁחָתֶם לְכָהָבַּת עוֹלֵם לְדְרֹתֵם: וַיַּעשׁ מֹשֵׁה בְּכֹל אֲשֶׁר צְּדֵּה יָהֹנֶשָּהַה אחונה אתו כָן עָשָה: וַיְהִי בַּחָדֶשׁ הַראשִׁוֹן בַשֶּׁנָה חַשְּׁנִית בְּאֶחֵר לַתָּדֶּשׁ הּוּקָם הַמִּשְׁבֶּן: וַיָּקֶם מֹשֶׁה אָת־הַמִּשְׁבָּן וַיִּתַּוֹ אָת־אַדְנִיי וַיָּשֶׁם אֶת־קְּרֶשָּׁיֹר נַיִּתַּוְן אֶת־בְּרִיתֵיו נַיָּקָם אָת־עַמּוּנֵיו: נַיִּפְּרָשׁ אֶת־הָאֹהֶל

627 לְנֶגְדִּיֹ תָמִיד ישוייתי יוהן <del>אור</del>ק אווער שַּׂמָחֵנוּ בְּתִקוּנוֹ, וְהָשֵׁב שְׁכִינֵתְךּ לְתוֹכוֹ, וְהָשֵׁב כֹּחֲנִים לְצֵבוֹדְתָם, וּלְוִיִּים לְדוּכָנָם לְשִׁירָם וּלְּזְמֶרֶם, וְהָשֵׁב יִשְׂרָאֵל לְנְוֵיהֶם, וְשָׁם נַעֲלֶה וְנֵרְאֶה וָנְשָׁתַּחֲנֶה לְפָנֶיךּ, בִּשְׁלֹשׁ פַּצֻּבֵי רְגָלֵינוּ בְּכֵל שָׁנָה וְשָׁנָה, כַּכְּתוּב בְּתוֹרָה: שָׁלְהִיף פָּעָמִים בַּשָּׁנָה יַרָאָה כָל זְכוּרְף אֶת פְּנֵי יְהֹנְאָה אַהוווּי אֱלֹהֶיף בַּמָּקוֹם אֲשֶׁר יִבְחָר. בְּחַג הַמַּצוֹת וּבְחַג הַשָּׁבְעוֹת וּבְחַג הַסָּכּוֹת, וַלֹא יַרָאָה אֶת פָּגֵי יְהֹוָאִהּה אַתונה רֵיקִם: אִישׁ כְּמַתְּנַת יְדוֹ. כְּבַרְכַּת יְהֹוְאַהּה יאחונהי אֱלֹהֶיף אֲשֶׁר נְתַּן־לָּךְ:

וָתָמָלוֹךְ אַמָּת הוּא יְהֹנָשִּה אַהוונוּ אֱלֹהֵינוּ מָהַרָה עַל כַּל מַעֲשֶׂיךְּ, בְּהַר צִיּוֹן מִשְׁכֵּן כְּבוֹדֶךּ, וּבִירוּשָׁלַיִם עִיר מִקְדָּשֶׁרֹּ, כַּכָּתוּב בְּּדְבְּרֵי בָּקְלשֶׁך: יִמְלוֹדְ יְתֹּנְהָהָה אַהוונהי לְעוֹלְם אֱלֹהַיִּדְ צִיּוֹן לְדוֹר וָדוֹר הַלְּלֹּוּיָה: שָׁירָ הַמַּעַלוֹת לָּדָּוָד שָּׁמַחָתִּי בָּאִמְרִים לֵי בֵּית יְהֹוָשִּה אחותי בַּלַרְּ:

עַמָּדוֹת הָיוֹ רַגְלָינוּ בִּשְּׁעַרִיף יִרְוּשְׁלָיָם: יְרְוּשְׁלַיִם הַבְּנוּיָה בְּעִיר שָּׁחֶבֶּרָה־לֶּה יַחְדֵּר: שֶׁשָּׁם עָלֶּוּ שְׁבָטִים שִׁבְטֵי־יָה עַדְוּת לְיִשְׂרָאֵל לְהֹדֹוֹת לְשֵׁם יְהֹוֶאִדּה יאהווהי: כֵּי שָׁמָה ו יָשׁבְּוֹ כִסְאוֹת לְמִשְׁפֵּט בּּסְאוֹת לְבֵית דָּוָד: שַׁאֲלוּ שָׁלָוֹם יִרְוּשֶׁלָיִם יִשְׁלָיוֹ אְהֲבֵיִף: יַהִיֹּ־שָׁלְוֹם בַּחֵילֵךְ שַׁלְּוֹה בְּאַרְמְנוֹתָיִך: ֻלְמַעַן אַתִי וְרַעֵי אֲדַבְּרָה־בָּא שָׁלְוֹם בָּךְ: ֻלְמַעַן בִּית־יְהֹנְשִּהּ יאהרונהי אֱלהַינוּ אֲבַקְשָׁה טְוֹב לָךִי:

ואח"כ יאמרו פתיחת אליהו הגביא זכור לטוב בעמ' 39. ונכון לומר בקשה על עלוי הנשמות בעמ' 634.

## 🐞 סדר למוד לחדש ניסן 🎡

בראש חדש ניסן הוקם המשכן, והנשיאים הקריבו את קרבנם לחנוכת המזבח, כל נשיא הקריב יום אחר. ולכן יש נוהגים לקרוא בפרשת הגשיאים מיום ר"ח ניסן, פרשה של אותו יום כמטודר בסדר הקריאות לתנוכה. ויש גוהגים לקרות גם פרשת "זיביאו את המשכן" (פרשת פקודי) ופרשת "ביום כלות משה" (פרשת נשא) וביתוקאל (פרק ל"ו) וכן קטע זוהר, כפי שמסודר כאן.

**ַוַיָּבֵיאוּ** אֶת־הַמִּשְׁכָּן אֶל־מֹשֶׁה אֶת־הָאָהֵל וָאֶת־בָּל־בַּלֶיו קַרְסֵיוּ קָרָשְׁיוּ בַּרִיחֶיו וַעַבֶּבְיוֹ וַאֲדָבֵיו: וָאֶת־מִכְכֵּח עוֹרָת הָאֵילִם הַמְּאַדְּמִׁים וָאַת־מִּכְסֵה עֹרָת הַתְּחָשִׁים וָאֵת פָּרָכֶת הַמֶּסָף: אֶת־אֲרָוֹ הַעַדֶת וָאֶת־בַּדֶּיוֹ וָאֵת הַכַּפְּרֶת: אֶת־הַשָּׁלְחָן אֶת־כַּל־כַּלִיו וָאֵת לֶחֶם הַפְּנֵים: אֶת־הַמְּנֹרֶה

לחדש ניסן 629 לָנֶגְדִּי תָמִיד עַל־הַמִּשְׁבָּׁן וַיְּשֶׁם אֶת־מִכְמַה הָאָהֶל עָלֵיו מִלְמֵעְלָה בָּאֲשֶׁר צְּוָה יְהֹנָשִּה אַת־מַשֶּׁה: וַיִּאָָח וַיִּאָּן אָת־הַעַדָּתֹ אֶל־הָאָרֹן וַיָּשֶׂם אָת־הַבַּדִּים ַעַל־הָאָרָן וַיִּתַן אֶת־הַכַּפָּרָת עַל־הָאָרָן מִלְמֵעְלָה: וַיָּבַא אֶת־הַאָרן אֶל־ הַמִּשְׁכָּן וַיָּשֶׁם אַת פָּרָכָת הַמָּסָׁךְ וַיָּסֶךְ עֵל אַרָוֹן הָעֵדִוּת כַּאֲשֶׁר צִנָּה יְהֹנֶאְהַה אַריה אֶת־מֹשֶׁה: וַיִּתָּן אֶת־הַשָּׁלְחָן בָּאַהֶל מוֹעֵד עַל יֶרֶךְ הַמִּשְׁכֵּן צָפְּנָה מָחָרץ לַפָּרֶכֶת: וַיַּעַרְךְּ עָלֵיו עַרֶךְ לֶחֶם לִפְנֵי יְהֹנֶהְהֹה יאהונהי כַּאֲשֶׁר צִּוָּה יָהוָהַהַה יאהוונה אַת־מֹשֶׁה: וַיָּשֶׂם אָת־הַמְּנֹרָה בָּאַהֶּל מוֹעָד נְכַח הַשְּׁלְחֶן עַל יֶרֶד הַמִּשְׁכֶּן נֶגְבָּה: וַיַּעַל הַנַּרָת לְפְנֵי יְהֹוֻאָּה יאחונה כַּאֲשֶׁר צְּוָה יָהֹוֶהָהָה יאהוונהי אָת־מֹשֶׁה: וַיֶּשֶׂם אָת־מִזְבַּח הַוָּהָב בְּאָהֶל מוֹעֵד לְפְנֵי תַּבְּרְכֶת: וַיִּקְטֵר עָלֶיו קַטְרֶת סַמֶּים כַּאֲשֶׁר צִוְּה יְהֹוֶשְהַה אַתרמשׁה: וַיָשֶׂם אַת־מַסֶרְ הַפֵּתַח לַמִּשָּׁכָּן: וָאָת מִוֹבַח הָעלָה שָׁם פָּתַח מִשְׁכַּן אָהֶל־מוֹעֵד וַיַּעַל עַלָּיו אֶת־הֶעֹלָה וָאֶת־הַמִּבְהָה כַּאֲשֶׁר צִוְה יְהֹוָשִּה אתתה אַת־משה: וַיָּשֶׁם אַת־הַכִּיֹר בֵּין־אָהָל מוֹעֵד וּבֵין הַמִּוְבַחַ וִיִּתַן שָׁכָּוֹה מַיִם לָרַחָצֶה: וָרֶחֲצִוּ מִפֶּׂפוּ מֹשֶׁה וַאֲהַרִּוֹ וּבָנֵיו אֶת־יְדֵיהֶם וָאֶת־רַגְלֵיהֶם: בְּבֹאֶׁם ּ אֶל־אְהֶל מוֹעָׁד וּבְקַרְבָתָם אֶל־הַמִּוְבֵּחַ יִרְחָצוּ כַּאֲשֶׁר צִוָּה יְהֹוֶשִּה אחוווי אָת־מֹשֶׁה: וַיָּקֶם אֶת־הֶחָבֵּר סָבִיבֹ לַמִּשְׁכֵּן וַלַמִּוְבַּחַ וִיִּהֵו אָת־מָסָך שַׁעַר הַחָצֵר וַיִּכֵל מֹשֶׁה אֶת־הַמְּלָאכָה: וַיְכַס הֶעַנָן אֶת־אְהֶל מוֹעֵד וּכְבְוֹד יְהוָֹשְּׁשִׁה יאַהונהי מָלֵא אָת־הַמִּשְׁכָּןֹ: וְלֹא־יִכְלֹ מֹשֶּׁה לְבוֹא אֶל־אַנָּל מוֹעֵׁד כִּי־שָׁכָן עַלֵּיוַ הֶעָבֶן וּכְבָוֹד יְהוָהָה אחונה מָלֵא אָת־הַמִּשְׁבֶּן: וּבְהַעָלְוֹת הֶעָבָוֹ מֵעַל ָהָמִשְׁבָּן יִסְעָר בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל בְּכָל מַסְצֵיהָם: וְאָם־לָא יֵעֲלֶה הֶעְנֶן וְלָא יִסְעֹר עַד־יִיִּם הַעַלֹּתְוֹ: כִּיֹּ עֲבָּוְ יְהֹנֶּשִה אַהונה עַל־הַמִּשְׁכָּן יוֹמָם וָאֵשׁ תְּהְיֶה ָּלַיָלָה בָּוֹ לְצִינֵי כַל־בֵּית־יִשְּׂרָאֵל בְּּכַל־מַסְעֵיהָם:

וַיִּלְּדִּי בְּיוֹם בַּלּוֹת משֶׁה לְהָקִים אֶת־הַמִּשְׁבָּוֹ וַיִּמְשַׁח אֹתוֹ וַיְקַבֵּשׁ אֹתוֹ ָּוֹאֶת־כַּל־כֵּלִיו וַאֶת ֹתַמִּוְבֵּח וָאֶת־כַּל־כַּלֵיו וַיִּמְשָׁחֶם וַיְקַבָּשׁ אֹתָם:ִי וַיַּקְרִיבוֹ נִשִּׂיאֵי יִשְּׁרָאֵלֹ רָאשֵׁי בֵּית אֲבֹתֶם הַם נְשִׂיאֵי הַמַּטֹּת הַם הִעְמְדִים עַל־הַפָּקְדִים: וַיָּבִּיאוּ אֶת־קַרְבָּנָם לִפְנֵי יְהֹוְשֹּהֵּ אַהווה שׁשׁ־עָגְלָתׁ צָב וּשְׁנֵי עָשֶׂר בָּקָּר עֲגָלָה עַל־שְׁנֵי הַנְּשִּׁאִים וְשִׁוֹר לְאֶחֶד וַיַּקְרִיבוּ אוֹתֶם

לְנֶגְדִי תָמִיד שויתי יָהָן אַתּא אמטי מָמֶצְרִים, וָזָכַרְתָּ בְּאַהָבָה לִתְהִלָּה לְשָׁם וּלְתִפְּאָרֶת לִשְׁמוֹת מַשּוֹת אֲבוֹתָם, עַל הַנָּסִים עַל הַפָּרְקָן עַל הַנְּבוּרוֹת וַעֵל הַתְּשׁוּעוֹת שֶׁעְשִׁיתָ עִמְּהֶם, כַּן יְהֹוְשָּהָה יאהונהי אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, צֹאנְךְּ בְּרַחֲמִים תִּפְּקֹד, וּזְכֹּר לָנוּ אַהַבַת הַקּדְמוֹנִים שָׁבְטֵי־יָה, בְּגָלוּת הַחַל הַּנָּה. שַׁבֶּט יְהוּדָה בְּדֹחַק וּבָצַעַר. וּכְשֵׁם שֶׁהוֹדְוּ לֵיהֹנֶהָה אחונה חַסְדּוֹ בִּיצִיאַת מִצְּרִים בִּוְכוּת יַהוּדָה, כֵּן נוֹדֶה לָךְ יְהוֹשָׁהָה אַתוּנוּה אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, עַל גָּאָלְתַנוּ וְעַל פָּדוּת גַפְשֵׁנוּ, בִּוְכוּת יָהוּדָה מֶלֶךְ בְּאָחָיו. וַלֹא יָסוּר שַׁבָּט מִיהוּדְה וּמְחוֹקַק מִבֵּין רַגְּלָיו. זַרְעוֹ לְעוֹלָם יִהְיֶה וְכִסְאוֹ כַשֶּׁמֶשׁ גָּגְיֶדְּ. מֶלֶדְ בַיָּפְיוֹ הָחֶזֶינָה עֵינֵינוּ וַיִשְׂמַח לְבֵּנוּ. וַתְמְלוֹךְ אָתָה הוּא יְהֹוְהֹדּה יאהונוי אֶלהֵינוּ מְהַרָה עַל־כַּל־מַעֲשֶׁיךּ, בְּהַר צִיוֹן מִשְׁכַּן כְּבֹדֶךְ וּבִירוּשְׁלִים עִיר מִקְדָשֶׁךְ. כַּכָּתוּב בַּדְבְרֵי קַדְשֶׁךְ: יִמְלֹךְ יְתֹוָאִה יאהונהי לְעוֹלָם אֱלֹהִיִּךְ ציון, לדר וְדר הַלְלוּיָה: וְנָאֲמֵר: כִּי לֵיתֹוָשִה אהונה הַמְּלוּכָה. וּמוֹשֵׁל בַּגוֹים: וַעָלוּ מוֹשִׁיעִים בָּהַר צִּיּוֹן לְשְׁפּוֹט אֶת־הַר עַשְּׁוֹ. וְהַיְּתָה לִיהְוְהַהּ אהונהי הַמְּלוּכָה: וָהָיָה יְהֹוָאָה אהונהי לְמֶלֶךְ עַל־כָּל־הָאָרֶץ. בַּיּוֹם הַהוּא יָהְיֶה יְהֹוֶהָהה אַהונה אָחָד וּשְׁמוֹ אָחָד: יִהְיוּ לְרָצוֹן אִמְרֵי־פִּי וָהָגְיוֹן לְבִי לָפָנֶיך. יְהֹנֶשִּה אַהונה צוּרִי וַגֹאֲלִי: שַׁוְעָתֵנוּ קַבֵּל, וּשְׁמַע צַעַקֹתֵנוּ, יוֹדַעַ תַעלומות:

וַיָּרָדִיּ דָבַר יְרֹנְאָהָה יאהונהי אֵלֵי לֵאמֹר: וַאַתָּהְ בָּן אָדָם קַת־לְּדְּ עֵץ אֶחָר וֹכְתֹב עֶלָיו לִיהוּדָה וַלִּבְנֵי יִשְּׂרָאֵל חֲבַּרָיו. וּלְקַח עֵץ אָחָד וּכְתֹב עַלָּיו לִיוֹסֵף עֵץ אֶפְּרַיִם, וַכַל־בֵּית יִשְּׂרָאֵל חֲבַרָיו: וַקּרַב אֹתָם אֶחָר אֶל־אֶחָר לְּךְּ לְצֵץ אֶחָר. וָהִיוּ לַאֲחָדִים בַּיָדֶךְ: וַכַאֲשֶׁר יֹאמְרוּ אֵלֶיף בָּנֵי עַמַּךְ לֵאמֹר. הַָלוֹא־תַגִּיד לָנוּ מָה־אֵלֶּה לָּךְ: דַבֵּר אֲלֵהֶם כֹּה־אָמֵר אֲדֹנְי יֶהֹוְֹהַהָּה יאחונהי הַבָּה אֲנִי לֹקַתַן אֶת־עֵץ יוֹסֵף אֲשֶׁר בְּיַד־אֶפְרַיִם וְשָׁבְטֵי יָשָּׂרָאֵל חֲבַרָיו. וְנָתַתִּי אוֹתָם עָלָיו אֶת עֵץ יְהוּדָה וַעֲשִׂיתִים לְעֵץ אָחָר וָהָיוּ אָחָד בָּיָדִי: וָהָיוּ הָעֵצִים אֲשֶׁר־תִּכְתב ֻעַלֵיהָם בַּיָדַךְּ לְעֵינֵיהָם: וַדַבַּר אֲלֵיהֶם כֹּה־אָמֵר אֲדֹנִי יֶהוֹשִּה שהונה הָבָּה אָנִי לּוֹקַת אֶת־בָּנֵי יִשְּׂרְאֵל

לָבֶגְרָי תָּמִיד שוריוני ירון האבי אמנה לְפָנֵי הַמִּשְׁבֵּן: וַיֹּאמֶר יְהָנָשִּהַ יִאַתְּונוּ אֶל־מֹשֶׁה לַאמְר: קַח מָאִתְּם וְהִיֹּוּ לַעֲבֹד אֶת־עֲבֹדֶת אָהֶל מוֹעֵד וְבַתַהָּה אוֹתָם אֶל־הַלְּוֹיִם אֶישׁ כָפִּי עַבְּדְתוֹ: וַיַּפַָּח משָּׁה אָת־הַעֲגָלָת וַאָת־הַבָּקָר וַיִּתַן אוֹתֶם אֶל־הַלְּוִיֶם: אַת וּ שְׁתֵּי הָצֶגֶלֶת וְאֵת אַרְבַּעָת הַבָּלֶור נְתָן לֹבְנֵי גַרְשׁוֹן כְּפָּי עַבִּדְתָם: וְאַת וּאַרְבַּע הַעָּגָלֹת וְאֵת שְׁמֹנַת הַבְּקוֹר נָתָן לְבְנֵי מְּרֶרֵי כְּפִּי עַבְּדְתָּם בְּיֵד אִיתְּמֶּׁר בָּן־אָהַרוֹ הַכֹּהֵן: וַלְבָנֵי קָהָת לָא נָתֵו כִּי־עַבֹרֵת הַלּוְדְשׁ עַלֵהֶם בַּכָּתֵף יִשֶּׂאוּ: וַיַּקְרָיבוּ הַבְּשָּׁאִים אֵת חָנֻכַּת הַמִּוֹבַח בְּיִוֹם הָמָשַׁח אֹתוֹ וַיַּקְרֵיבוּ הַנְשִׁיאָם אֶת־קַרְבָּנֶם לִפְנֵי הַמִּזְבַּח: וַיִּאמֶר יְהֹנֵשׁה אַהוּנוּי אֶל־מֹשֶׁה נְשִּׁיא אֶחָד לִיּוֹם נְשַׂיִא אֶחָד לִיּוֹם יַקְרִיבוֹ אֶת־קַרְבָּנָם לְחַנָכַת הַמִּוְבַּחַ: וַיְהֹי הַמַקְרִיב בַּיִּוֹם הָרִאשִוֹן אֶת־קַרְבָּנֵוֹ נַחְשִׁוֹן בֶּן־עַמִינְדֵב לְמַשֵּה יְהוּדָה: וָקַרְבָּנוֹ קַעֲרַת־כֶּסֶף אַחָת שְׁלשִׁים וֹמֵאָה מִשְּׁקַלְּה מִוֹרֶק אָחָד בֶּסֶף שִּׁבְעִים שַּקֶל בְּשַׁקֶל הַקָּדָשׁ שְׁנִיתֶם ו מְלַאִים סְלֶת בְּלוּלֶה בַשָּׁמֶן לְמִנְחֵה: כִּף אַתָּת עַשָּׁרָה זָהָב מֻלַאָת קָטֶרֶת: פַּר אָתִּד בֶּן־בָּקּר אַיִּל אָתַד בֶּבָש־אָתְד בֶּן-שַּנְתִוֹ לְעֹלֵה: שְּׁעִיר-עִנִים אָחֶד לְחַפֵּאת: וּלְנֵבַח הַשְּּלְמִיםׁ בָּקֵר שְׁנֵּיִםׁ אֵילֶם חֲמִשֶּׁהֹ עַתוּרָים חֲמִשֶּׁה כְּבָשֵים בְּנִי־שָׁנֶה חֲמִשֶּׁה זֵה קַרְבַּן נַחְשְׁוֹן בן־עמִינַדֶב:

יָּהָי רָצוֹן מִלְפָנֶיך, יְהֹוָהָה יאהונה אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתְהַא קָשׁוֹן בֶּן הַנְּשִׂיא נַחְשׁוֹן בֶּן הַנְּשִׁיא נַחְשׁוֹן בֶּן עַמִּינָדָב מִשַּׁבֶט יְהוּדָה הָחָתוּם בַּמַּלְכוּת, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הִקְרִיב לַחֲנָכַּת מִוְבַּחַף הַקָּדוֹשׁ. וְתַעֲלֶה עָלֵינוּ, בְּאַלוּ הַשְּׂגְנוּ כָּל־הַפּוֹדוֹת וְכָל־שְׁמוֹת הַקֹּרֶשׁ, הַיּוֹצְאִים מֵרָאשׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹרֶשׁ אֵלֶה, וּנְשַּׁלְמָה פָּרִים שְּׁפָּתֵינוּ. וְיָאִירוּ נָא עָלִינוּ, וְעַל־בְּל־בֵּית־יִשְׂרָאֵל אַחִינוּ, כְּל־ בִיצוֹצוֹת הַקָּרָשָׁה וְכָל הָאוֹרוֹת הַקְּרוֹשִׁים, הַבְּלוּלִים בַּקְרָשָׁת זֶה הַשְּׁבֶּט. וְנָהְיֶה מֻלְבָּשִׁים בִּקְרָשַׁת זֶה הַשַּׁבָּט, לְהָבִין וּלְהַשְּׁכִיל בְּתוֹרֵתְף וּבְיִרְאָתֶף יְרָאַת הָרוֹמָמוּת, לַעֲשׁוֹת רְצוֹנְךְּ כִּרְצוֹנֶךְ כָּל־יִמֵי־חַיֵּינוּ, אֲנַחְנוּ וְזַרְעֵנוּ -וֶזֶרַע זַרְעֵנוּ:

וּבְשֵׁם שֶׁבַּחֹדֶשׁ הַזֶּה פָּדִיתְ אָת־עַמְּךְ שִׁבְטֵי נַחֲלְתָךְ מִכּוּר הַבּּרְזֶל

לחדש ניסן

ַלְנֶגְדִי תָמִיד بقائدلاء ذأأ كالجو معسر מָבֵּין הַגּּוֹיִם אֲשֶׁר הֶלְכוּ־שָׁם. וְקִבַּצְתִּי אֹתָם מִפְּבִיב וְהַבַאתִי אוֹתָם אָל־אַדְמָתָם: וְעָשִּׁיתִי אֹתָם לְגוֹי אָתָד בָּאָרֶץ בַּהָרֵי יִשְּׂרָאֵל וּמֶלֶךְ אֶתָד יָהָיָה לְּכַלָּם לְמֶלֶךְ. וְלֹא יִהְיוּ־עוֹד לִשְׁנֵי גוֹיִם וְלֹא יַחָצוּ עוֹד לִשְׁתֵּי ַמְמֶלֶכוֹת עוֹד: וַלֹא יִשְׁמֵּאוּ עוֹד בָּגְלּוּלַיהָם וּבְשִׁקוֹצֵיהָם וּבְכֹל בִּשְּׁעֵיהָם. וַהְשַּׁעַהִי אוֹתָם מִכּל מוֹשְׁבֹתִיהָם אֲשֶׁר חֵטְאוֹ בָהָם, וְטְהַרְתִּי אוֹתָם ּוֹהָיוּ־לִי לְעַם וַאֲנִי אֶהְיָה לָהֶם לֵאלֹהִים: וַעַבְּדִי דָוִד מֶלֶדְּ עַלֵיהֶם וְרוֹעֶה אֶתֶד יִהְיֶה לְּכָלֶם. וּבְמִשְׁפָּטֵי יֵלֵכוּ וְחֻקּוֹתֵי יִשְׁמֵרוּ וְעָשׁוּ אוֹתָם: וְיֵשְׁבוּ עַל־הָאָרִץ אֲשֶׁר נָתַהִּי לְעַבְּדִי לְיַעֵקֹב אֲשֶׁר יִשְׁבוּ־בָּה אֲבוֹתִיכֶם. וְיִשְּׁבוּ עַלֵיהָ הַפָּה וּבְנֵיהֶם וּבְנֵי בַנֵיהֶם עַד־עוֹלָם, וְדְוֹד עַבְדִּי נְשִׁיא לָהֶם לְעוֹלְם: וְבֶרְתִּי לָהָם בְּרִית שָׁלוֹם, בַּרִית עוֹלָם יִהְיָה אוֹתָם. וּנְתַתִּים וְהֹרְבֵּיתִי אוֹתֶם וְנָתַתִּי אֶת־מִקְדָשִׁי בָּתוֹכֶם לְעוֹלָם: וָהָיָה מִשְׁכָּנִי עֲלֵיהָם וְהִיּיתִי לָהֶם לָאלֹהִים. וְהַמָּה יִהְיוּ־לִי לְעָם: וְיָדְעוּ הַגּוֹיִם כִּי אָנִי יְהְוְּהִהּ יאחונהי מַקַרָשׁ אֶת יִשְּׂרָאֵל. בִּהְיוֹת מִקְרָשִׁי בַּתוֹכָם לְעוֹלָם:

שִׁיר הַמַּעֲלוֹת לְּדָׁוֶד שָׁמַחְתִּי בָּאְמַרִים לֵי בֵית יְהֹנֵשׁה אחוני בֹּלַךְ: עמדות הָיָּוֹ רַגְלֵינוּ בִּשְּׁעַרִיךְ יְרִוּשְׁלֵים: יִרְוּשְׁלִים הַבְּנוּיְהַ בְּעִיר שָׁחָבְּרָה־לָּה יַחְדֵּר: שָׁשָּׁם עָלָּו שְׁבָטִים שִׁבְּטֵי־יָה עָדִוּת לְיִשְּׂרָאֵל לְהֹדׁוֹת לְשַׁם יְהֹוָהַהָּה אַתְּהִוּי: כֵּי שָׁמָה וּ יָשְׁבִּוּ כִסְאוֹת לְמִשְׁפֵּט כִּסְאוֹת לְבֵית דָּוָר: שַׁאֲלוּ שִׁלְוֹם יַרְרּשָׁלֶיִם יִשְׁלְיוֹ אָהַבֵּיִף: יְהִיֹּ־שָׁלְוֹם בָּחֵילֵךְ שַׁלְוֹה בְּאַרְמְנוֹתְיִף: ֻלְמַעַן אַתִי וַרְעֵי אָדַבְּרָה־נָא שָׁלִוֹם בָּךְ: לְמַעַן בֵּית־יִהֹנְהַהּ יאהדונהי אֱלֹהֵינוֹ אֲבַקְשָׁה טְוֹב לֶךְי:

זהר במדבר דף קי"ח ע"ב

אַישׁ עַל דְּגְלוֹ בָאוֹתוֹת. אָלֵין אַרְבַּע מַשַּׁרָיָן דְּכְנֶסֶת יִשְּׂרָאֵל דַּאָבוּן תְּרֵיסֵר שִׁבְּטִין תָּרֵיסַר תָּחוּמֵין סַחוֹר סַחוֹר לָהּ, כֹּלָא כִגְוָנָא דַלְעַלָּא. כְּתִיב, שָשָׁם עָלוּ שָׁבָּטִים, אַלֵּין י"ב שָׁבָטִים י"ב תְּחוּמִין דְּלְתַּהָא. שָׁבְטֵי יָה, הָא אּוּקְמוּה, בַּגִין דְיַ״ה עַדוּת לְישַׁרְאֵל וַדַּאי. וּבְגִין דָא הָראוּבֵנִי הַשְּּמְעוֹנִי, יָה בְּּכָל חַד וְחַד. אֲבָל וַדַּאי הָכִי הוּא, דְּהָא אִילָנָא עַלָּאָה קַדִּישָׁא בָהוּ אַחָתִם בְּחוֹתָמוֹי וַאוּקְמוּה, דְּכְתִיב וּדְמוּת

לחדש ביסן

פָּנֵיהֶם פָּנֵי אָדָם וּפְנֵי אַרְיֵה אֶל הַיֶּמִין לָאַרְבַּעְתָם וגו'. דִּיּוֹקְנָא דָאָדָם, אָתְבָּלִיל בָּכַלְהוּ. וְאַפִּין הַוּוּ לְאַרְבַּע סְטְרִין דְּעֵלְמָא וּמִתְּפֵּרְשָׁן בָּדִיּוֹקְגֵיהוֹן. וְּכַלְּהוֹ כָּלִילָן בֵּיה בְּאָדָם. מִיכָאַל מִימִינָא, גַּבְּרִיאֵל בִּשְּׂמָאלָא, אוּרִיאֵל לָקְדְמִיְהוּ, רְפָּאֵלֹ לֵאֲחוֹרַיְהוּ, שְׁכִינְתָּא עֲלַיְהוּ. תְּרֵי מָבָּאן וּתְרֵי מִבָּאן, וָהִיא בָּאֶמְצָעִיתָא. כִּגְוָנָא דָא בָּאַרְעָא דִלְתַהָּא, הְּרֵי מָבָאן וּתְרֵי מִבָּאן וָאוֹת יוּ"ד אוֹת הַ"א בֵּינַיְהוּ. כֵּיוָן דְּנַטְלִין תְּרֵין דְּגְלִין מָה־כָּתִיב? וַנָּסַע אֹהֵל מוֹעָד מַחַנָה הַלְוִיִּים וגו'. וֹלְבָתַר אַנוּן תַּרֵין ָּאָחֶרָנִין, אַרְבַּע מַשִּׁרְיָן אִנּוּן, לְאַרְבַּע סִטְרֵי עֶלְטָא, וַאִשְׁתַּכְּחוּ תַרֵיֹסֵר. אוף הָכִי לַתַהָּא, כִּגְוָנָא דִלְעֵלָּא וְנָסַע בָּרִאשׁוֹנָה דֶּגֶל מַׁחֲנֵה יְהוּדָה לְקֶבֵל מַשִּׁרְיָא דְּאוּרִיאֵל, וּמָחָנֵה דִּרְאוּבון לָקֲבֵל מַשִּׁרְיָא דְמִכָּאֵל, דָא לַדָּרוֹם וָרָא לָמִוֹרָח, מִוֹבֶּחַ הָבִי נָמִי דָרוֹמִית מְזָרָחִית, וּמַחֵנָה דָן לַצְפּוֹן, מַחַנָה אָפְּרִיִם יָמֶה, מַחֲנֵה דָן לֶקְבַל מַשִּׁרְיָא דְגַבְרִיאֵל, וּמַחֲנֵה אֶפְּרִים לְמַעֵּרָב לָקֶבַל מַשִּׁרְיָא דִרְפָּאֵל, מִזְבַּחַ הָכִי נְמִי צְפוֹנִית מַצַרְבִית כֹּלְּא אֲחִיד דְּא ָבָרָא עַד דָּסֶלְקָא כֹיָּא וָאִתְאַחַד בִּשְׁמָא קַדִּישָׁא דָאִיהוּ שֵׁרוּתָא דַכֹיָּא, עַלָּאָה דָכֹלָּא, קַדִּישָׁא דָכֹלְּא, כֹלָּא אָתִבָּלִיל בֵּה. יֹוּ״ד מִזְרָח הוּא שַׁרוּתָא ָדְנָהוֹרָא, אָזִיל וַשָּׁט וַאַפִּיק לַדָּרוֹם, וַדָרוֹם נָפִיק וַתַלְיָא בְּשֵׁרוּתֵא דָמִוְרָח. הַ"א דָרוֹם, מִבַּהֹ נָפִיק דָּרוֹם בַּעֵלְמָא. וַעָיִלִ יוּ"ד בַּשַּׁרוּתָא דַמִזְרָח וַאַפִּיק לֵה. וּמָן הַ"א תַּלְיָן דָּרוֹם וָצָפוֹן וָהַהוּא דָבֵינַיְהוּ, יוּ"ד מִוְרָחׁ, הַ"א דְּרוֹם וַצָפּוֹן תַּלְיָן בָּה. וָא"ו בָּאֶמְצָעִיתָא, וַדָּא הוּא בֵּן דְּכַר. בְּגִין כָּדְּ אִיהוּ בֵּין צָפּוֹן לַדָּרוֹם. וְעַל דָּא תָבִינָן, מָאוֹ דְיָהִיב מִשְׁתֵּה בֵּין צָפּוֹן לַדָּרוֹם, הַוֹּיָן לֵהּ בָּנִים זְּכָרִיֹם. דְּהָא בֵּן דְּכֵר אִיהוֹּ בֵּין צָפּוֹן לַדֶּרוֹם. הַ"א עִלְּאָה בָּה תַּלְיָן צָפּוֹן וַדָרוֹם, וּבֵן דְּכֵר בֵּינַיְהוּ בָּרָזָא דְיוּ״ד וָא״ו הַ״א. הַ״א בַתְרָאָה מַעַרָב, וַעַל דָּא, דְרוֹם אֲחִיד בַּמָּוֹרָח, דְּאָיהוּ שֵׁרוּתָא דְשָׁמְשָׁא ּוָתַלְיָא בֵּה. וְעַל דָּאִ תָנֵינָא מִפְּטְרָא דְאַבָּא אֲחִיר וְתַלְיָא תֶּטֶר עָלֶאָה, מָסְטָרָא דָאמָּא תַּלְיָא גָבוּרָה. כָּגְנָנָא דָא, אֲחִיד כֹּלָּא דָא בָּרָא, זוְיָן דַּמִדְבָּתָא הָכִי נָמִי אָסְתַּחֲרָן. וּבָא לוֹ לֵקֶרֶן דְּרוֹמִית מִוְרָחִית, דְּדָרוֹם ָּתְקְפֵּהֹ דְּמִוְרָח, הוּא אַנְהִיר לָצָפוֹן, וַצָפוֹן אַתְכָלִיל בְּיָרוֹם, דְּהָא שְּׁמָאלָא

לְנֶגְרָי תְמִיד אָתְּכְּלִיל בִּימִינָא. צְפוֹנִית מֵעֲרָבִית, דְּהָא מַעַרָב דְּאִיהִי הַ״א בַתְרָאָה

בֶּטְלָה מִצְפוֹן, וַעַל דָּא צָפּוֹן אָזִיל לְמַעַרָב. מַעַרָבית דְּרוֹמִית, הִיא אָזְלָא לְאָתְתַבֶּקָא בְדָרוֹם, כָּמָה דְדָרוֹם תַּלְיָא בְמִוֹרָח וַתְקְבֵּה אָזִיל בְּשֵׁרוּתָא, הָכִי נָמִי מַעָּרָב אָזָלָא לָאִתְחַבְּקָא בְּדָרוֹם, הָרָא הוא דְכְתִיב, וִימִינוֹ תַּחַבְּקנִי. וִימִינוֹ, דָּא הוֹא דָרוֹם. בְּגִין כָּדְּ יָנְקָא מִתְּרִין סְטְרִין, מִצְּפוֹן וּמְדָרוֹם. הָדָא הוּא דְכְתִיב, שַּמאלוֹ תַּחַת לְראשׁי וִימִיגוֹ תַּחַבְּקְנִי. שָּׁמֹאַלוֹ, דָּא הוא צָּפּוֹן. וִימִינוֹ, דָא הוא דָּרוֹם. וַרְזָא דָא אוֹלִיפְנָא, קָדְשָׁא בָריך הוא יָהִיב מִשְּׁתָה בֵּין צְפוֹן לַדְּרוֹם וַאֲחִידַת לְהָאי בֵּן וַדַּאי. וְעָל דָּא אִית לְהוּ לְבְנֵי נְשָׁא לְמֵיתָב מְשָּׁתִיְהוּ בֵּין צָפוֹן לַדְּרוֹם. וְחָכִי אוֹלִיף לִי אַבָּא, דְיַהָבִין לְהוּ בְּנִין דְּכְרִין, דְּהָא אִיהוּ אִתְכַּוּן כְּלַפֵּי מְהֵימְנוּתָא שֶׁלַיִּמָא עַלָּאָה בִּשְׁלִימוּתָא דְכֹלָא, לְנַבֵּי קְדְשָׁא בְּרִיךְ הוּא דְּאִיהוּ בֵּין צָפוֹן לַדָּרוֹם, וּלְגַבֵּי כְנָסָת יִשְׁרָאֵל דְּאִיהִי בֵין צָפוֹן לַדְּרוֹם, וַדָּאי יֶהֶוְיָן לֵה בָּנִין דְּכְרִין. וּבְּכֹלָא בָּצֵי לְאַחְזָאָה עוֹבָרָא, כִּגְוָנָא דְלְעֵלָּא.

רָבֶי פָּבְּחֶס וְנִשְּׁקֵה לְרבִי אֶלְעָזָר, וּבְכָה וְתִייף. אָמֵר, זַבָּאָה חוּלָקי בְּהַאי עַלְמָא וּבְעֶלְמָא דָאָתֵי:

ואחר כך יאמר תפלה זו בכל יום לעלוי הנשמות:

וּכְמָה דָאַחְזֵי עוֹבָדָא לָתַהָּא, הָכִי נָמִי אַתְעַר לְעַלָּא, וַאוֹקְמוּה. שְׁמַע

יָּהָר רָצוֹן מִלְּפָנִיךְ, יְהֹוְשִּׁהַ אַהוונה אֱלֹהִינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתָּאִיר הַיּנֹם בְּחַסְרֶּדוֹת בָּשָׁלשׁ שׁוּרוֹת הָקָּחַשְׁוֹת הָעָל שִׁרוֹת בְּשָׁלשׁ שׁוּרוֹת שָׁבַּעֶרָוֹ, הַמְצַפְּצָפִין בְּקוֹלָם כַּצְּפֵּרִים, וְכַל־גִשְׁמְתִם תְּהַלֵּל יָה לְשַׁבֵּח וּלְפָּאֵר אֶת־דוֹד שָׁמְךְ מַלְכֵּנוּ, וּמַעְתִּירִים עֻעָרֶת הַתִּיִּים וְהַשְּׁלוֹם עֲלֵינוּ בָּנֵי יָדִידֶיךָּ. אָנָּא בְּכֹחַ גְּדֻלַּת רַחֲמֶידְּ, תִּהְיֶינָה אָוְנֶידְּ קַשּׁׁוּבוֹת אֲלֵיהֶם, וְלְתְפֹּלֶתָם שְׁעֵה בְּרַחָמִים, לְבַשֵּׁל מַעָלִינוּ וּמַעַל־בְּל־בֵּית יִשְּרָאֵל, בֶּל־חָרוֹן אַךְ, וְבָל־מִינֵי מֵשְׁחִית וְכֵל־מִינֵי פִּרְעָנוּת. וְתַאָּרִיךְּ יָמֵינוּ בַשוֹב וּשְׁנוֹתִינוּ בַנְּעִימִים, חַיִּים שֶׁל שָׁלוֹם, חַיִּים שֶׁל שַׁלְוָה, חַיִּים שֶׁל טוֹבָה, חַיִּים שֶׁל בְּרֶכָה, חַיִּים שֶׁל פַּרְנָסָה טוֹבָה, חַיִּים שֶׁל חַלּוּץ עַצְמוֹת, חַיִּים שָׁיֵשׁ בָּהֶם יִרְאַת חַטְא, חַיִּים שָׁאַין בָּהֶם בּוּשָׁה וּבְלְמָה, חַיִּים שָׁל עשֶׁר

635 ישוני יְהָן אַתּבּק יאחנה לְבֶּגְדִי תָמִיד וָכָבוֹד לַצַבוֹדֶתֶּךְ, חַיִּים שֶׁתְּהֵא בָנוֹ אַהֲבַת תוֹרָה לְשְׁמָה, חַיִּים שֶׁתְּמֵלֵא בַל־בִּוֹשְׁאֲלוֹת לְבֵּנוּ לְטוֹבָה:

וְיִבֶּוֹא, יַבִּיע יֵרָאָה רָּאָלָה, וְיַעֲלֶה וִיְבוֹא, יַבִּיע יֵרָאָה וְיִבוֹא, יַבִּיע יֵרָאָה וַיִּזֶבֶר וְיִזֶבֵר וְיִזֶבֵר וְיִזֶבֵר וְכִיוֹנָן הַטוֹב לְפְנֵי כְסֵאׁ כְבוֹדֶךְ וּמְצֶאנָה וְיִדֶבֶר, יִשָּׁמֵע יָפָּקָד וְיִזֶבֵר וְכְרוֹנָן הַטוֹב לְפְנֵי כְסֵאׁ כְבוֹדֶךְ וּמְצֶאנָה מְנוּחָה, וַתִּצְרוֹר נִשְׁמֶתָם לִפְנֵי וַלִפְנִים אֶל־מֵקוֹם הַקֹּדֵשׁ, עַיִן לֹא רָאֲתָה אֶלֹהִים זוּלֶתָדְ, וְתִשְּׁבִּיעַ בַּצַחְצָחוֹת נַפְשׁוֹתָם, יִרְוַיוֹן מִדֶּשָׁן בַּיתֶךְ וְנַחֵל עַדְנֶיךּ תַשְּׁקֵם, וְשִׁים חֶלְּקֵנוּ עָמָהֶם, וְנִוְכֶּה וְנִחְיֶה וְנִירַשׁ טוֹבָה וּבְּרָכָה לְחַיֵּי הָעוֹלֶם הַבָּא. וְאוֹתָן הַנְּשָּׁמוֹת הַנְּדְחוֹת הַפּוֹרְחוֹת בַּאֲוִיר הָעוֹלֶם, וָאוֹתָם שָׁמֵּתוּ קֹדֶם וְמַבֶּם וַלֹא נִמְסָרוּ לְדוּמָה, וַאוֹתָם הַשְּמוּנִים בָּאָרֵץ וָנְצִיצוּ מֵעִיר בְּעֵשֶׂב הָאָרֶץ, שֶׁלֹא עֲצְרוּ כֹחַ עֲדַיִן לָבוֹא אֶל מְנוּחָתָם, אַהָּה הָאֵל הַמֵּאִיר לָאָרֶץ וַלַדָּרִים עָלֶיהָ בְּרַחֲמִים, הָאֵר פָּנֶידְ וּתְּכַּסֶּה עַל צֵוֹנָם וּפִשְּׁעָם, וְתֹאמֵר לַמֵּלְאָך הַמְּמֻנָּה עֲלֵיהֶם לְהָקֵל מֵעֲלֵיהֶם מִשְׁפָּטָם וָדִינָם וַעל סִבְלָם. יִתַן יְהוָאִהּה יאהונהי לָהֶן וּמְצֶאנָה מֵנוּחָה נְכוֹנָה אִישׁ עַל מַחֲבָהוּ, בִּמְנוּחַת שָׁלוֹם הַשְּׁקֵט וָבֶטָח עַד עוֹלֶם, וּבְצֵל שַׁדֵּי יִתְלוֹנָנוּ תַּחַת כַּנְפֵי הַכְּרוּבִים, מִמַּדְרֵגָה לְמַדְרֵגָה וּמִמַּעֲלָה לְמַעֲלָה יָקוּמֵוּ וַיַעַלוּ. וַאֲשֶׁר אֵין לוֹ זָכִיּוֹת לַעֲלוֹת, עֲשֵׂה עִמוֹ חֶסֶד מַתְנַת תִּנָם, כְּמוֹ שֶׁנֶאֲמֵר: וַיָּאמֶר אָגִי אַעֲבִיר בָּל־טוּבִי עַל פָּנֶיךּ, וַקְרָאתִי בַשֵּׁם יְהֹוָהּהּה יאהוהי לְפָנֶיף. וְחַנֹּתִי אֶת אֲשֶׁר אָחֹן, וְרִחַמְּתִּי אֶת אֲשֶׁר אֲרַחֵם: יִהְיוּ לְרָצוֹן

אָמְרֵי פִּי, וְהָגְיוֹן לָבִּי לְפָבֶּיךְ. יְהֹנְשִּהַה אַהונהי צוּרִי וְגֹאֲלִי: ביום שני לחדש ניסן

בַּיּוֹם הַשַּׁנִי הָקָרֶיב נְתַנְאַל בָּן־צוּעֵר נְשָׂיא יִשָּׁשׁכֵר: הִקְרָב אֶת־קְרְבָּנֹוֹ ַקַצַרַת־כֶּסֶף אַתַּת שָׁלֹשִׁים וּמֵאָה ֹמִשָּׁקַלָּה מִזְרֵק אֲחָד בְּסֶף שַּׁבְעִים שָׁקֵל בְּשֶׁקֶל הַקָּרֶשׁ שָׁבִיהָם וּמָלַאִים סְלֶת בְּלוּלֶה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַחַת ַצְשָּׂרֶה זָהֶב מְלַאָה קַטְרֶת: פַּר אָהָּד בָּן־בָּלָּר אַיִל אֶתֶד כֶּבֶשׁ־אֶתֶד בָּן־שָׁנָתְוֹ רְעֹלֵה: שְּׂצִיר־יִעִזִּים אֶחֶד לַחַפֶּאת: וּלְזֶבַח הַשְּׁלָמִים בָּקֵר שְׁבַּׁיִם אֵילֶם ָחֲמִשָּׁהֹ עַתּוּדָים חֲמִשָּׁה כְּבָשִׁים בְּנֵי־שָׁנֶה חֲמִשָּׁה זֶה קַרְבַּן נְתַנְאֵלֹ בָּן־צוּעֵר: (יש מוסיפים לומר בכל יום: ויהי דבר וגו' שיר המעלות וגו' וְהַזוֹהַר, כמודפס לעיל בקריאה ליום א'

לחדש גיסן

ביום שלישי לחדש ניסן **בֵּיוֹם** הַשְּּלִישִּׁי נְשִׂיא לִבְנֵי זְבוּלֻן אֱלִיאֶב בֶּן־חַלְּן: לְוְרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בֶּסֶף אַהַּת שְׁלשִׁים וּמֵאָהֿ מִשְּׁקָלָהֿ מִזְרֵק אָחָר בֶּׁסֶף שִׁבְעֵים שַׁקַל בָּשַׁקַל

הַקְּרֵשׁ שָׁנֵיתָבַ ו מְלַאִּים סְלֶת בְּלוּלֵה בַשָּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַחַת צַשְּׁרֵה וָהֶב מִלֵאֵה קַסְרֶת: פַּר אָחָׁד בָּן־בָּלָר אַיל אָחֵד בֶּבְשׁ־אָחֵד בָּן־שַׁנָתִוֹ לְעלֵה: שְּׁעִיר־עִזִים אָחֶד לְחַמֶּאת: וּלְזָבַח הַשְּׁלָמִים בָּקֵר שְׁנִּיִם אֵילֶם חָמשָׁה עַהָּדִים חָמשָּׁה בְּבָשִים בְּנִי־שָׁנָה חַמשֵׁה זֵה קַרבּן אַליאָב בּן־חַלְּוֹי

ואת"כ יאמר בקשה זו: יָהָר רָצוֹן מִלְּפָנֶיך, יְדְוָהָהּה אחונה אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהַי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתְּהַא חֲשׁוּבָה וֹמֶרֶצֶה קָרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה סֵדֶר קַרְבַּן הַנְּשִׁיא אֱלִיאָב בָּן חַלֹּן מְשַׁבֶּט זְבוּלוּזְ, הָחָתוּם בְּמִדַּת הוֹד מַלְכוּת, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הִקְרִיב לַחֲגָכָּת

מִזְבַּחָף הַקָּרוֹשׁ. וְתַעֲלֶה עָלֵינוּ, כִּאלּוּ הִשַּׁגְנוּ כָל־הַפּוֹרוֹת וְכַל־שְׁמוֹת הַקֹּדֶשׁ, הַיּוֹצְאִים מֵרָאשֵׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹדָשׁ אֵלֶּה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְּׁפָּתֵינוּ. וְיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וְעֵל־בָּל־בָּית־יִשְׂרָאַל אַחִינוּ, בְּל־ בִיצוֹצוֹת הַקַּרְשָׁה וַכָל־הָאוֹרוֹת הַקַּדוֹשִׁים, הַכְּלוּלִים בִּקְרָשַׁת זָה הַשַּׁבָט. וְנִהְיָה מֶלֶבְשָׁשִׁם בִּקְּדָשַׁת זֶה הַשַּׁבֶּט, לְהָבִין וּלְהַשְּׁכִּיל בְּתוֹרֵתְּךּ וּבְיִרְאָתֶךּ

- יִרְאַת הָרוֹמְמוּת, לַצֵשׁוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנֶךְ כָּל־יִמֵי־חַיֵּינוּ, אֲנַחְנוּ וְזַרְעֵנוּ ווֶרַע וַרְעַנוּ:

וּכְשֵׁם שֶׁפָּדִיתָ אֶת אֲבוֹתֵינוּ מִּמִּצְרַיִם, וְהִשְׁכַנְהָּ שְׁכִינְתָּהְ בְּקרְבָּם בְּבֵית

זָבוּלֶךְ בִּזְכוּת זְבוּלוּן, כֵּן יְתֹוְאֵהֹ אוּוונוּי אֱלֹתִינוֹ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, וַכֹר צַדְתַּךְ קָנִית קֶדֶם בָּגָלוּת הַחֵל הַאֶּה הַמֵּר וְהַנְּמָהָר. וּבִּוְכוּת וְבוּלוּוְ, הָשֶׁב שְׁכִינֵתֶך בְּבֵית וְבוּל הִפְּאַרְהֶךְ. הִשְׁכּוֹן בַּתוֹךְ יְרוּשָׁלַיִם עִירֶךְ בַּאֲשֶׁר דְּבַּרְתָּ, וְכַפַא דְוֹד מְהַרָה בְּתוֹכָה תִּכִין. וּפְּקוֹד גָפָן זאת דְּוָ״ה בְּּל הַיּוֹם, וְהַרְאֵנוּ הֹוִ״ִד לְטוֹבָה. הוֹשִׁיעֵנוּ יְהֹוְשִּהּ יאהונה אֱלֹהֵינוּ וְקַבְּצֵנוּ מִן הָגוֹיִם. לְהוֹדוֹת לְשֵׁם קַדְשֶׁךּ, לְהִשְּׁתַבֵּח בִּתְהֹלֶּתָרְ: וְהָקֵם לַעֲבְדֶירְ בִּרְבַת וָבוּלוּן – עַמִּים הַר־יִקְרָאוּ שֶׁם יִוְבָּחוּ וַבְחֵי צֶדֶק. כִּי שֶׁפַע יַמִּים (יוגיש דמ"ם יִינָקוּ וְשְׁפוּנֵי טְמִוּנֵי חוֹל: יְהְוֹהָהֹה אהונהי צָבָאוֹת צָמְנוּ. מִשְׁגָּב לְנוּ אֶלהֵי יַצְקֹב סֶלָה: חֲסִין קְדוֹשׁ, בְּרֹב טוּבֶּךּ, נַהַל עַדְעָדְ: יְהִיוּ לְּרָצוֹן

לחדש גיסן לְגֶנְדִי תָמִיד

למוֹיגוֹנוּ גֹוֹנוֹ <u>שַּׁנְצַע</u> אַשִּמּי

יהי רָצוֹן מִלְּפָנִיף, יְהֹוָשִׁהַ יאַהונהי אֱלֹהֵינוּ נָאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתְּהָא חֲשׁוּבָה וֹמֶרָצָה קָרִיאָתַנוּ בַתּוֹרָה סֵדֶר קַרְבַּן הַנְּשִׁיא נְתַנְאֵל בֶּן צוּעָר מִשַּׁבֶט יִשְּׁשׁכָר הָחָתוּם בְּמַדַּת הַנַּצַח דְּמַלְכוּת, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הִקְרִיב לַחָבֶּכַת מִוְבַחַךְ הַקָּרוֹשׁ. וְתַעֻלָּה עָלֵינוּ, כְּאַלּוּ הִשַּּגְנוּ כָּל־הַסּוֹדוֹת וְכָל־שְׁמוֹת הַקֹּדֶשׁ, הַיּוֹצְאִים מֵרְאשֵׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹדֶשׁ אַלֶּה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְּׂפָּתִינוּ. וַיָּאִירוּ נָא עָלֵינוּ וַעַל־בֶּל־בֵּית־ישְׁרָאֵל אָחֵינוּ, כָּל־נִיצוֹצוֹת הַקְּדְשָׁה וְכַל־הָאוֹרוֹת הַקְּדְשִׁה הַכְּלוּלִים בָּקְדְשַׁת זָה הַשַּׁבֶּט. וְנִהָּיָה מְלֻבָּשִׁים בּקְדָשָׁת זָה הַשַּׁבָט, לְהָבִין וּלְהַשְּׁכִּיל בְּתוֹרֵתְּדְּ וּבִירְאָתֶּךְ – יִרְאַת הָרוֹמְמוּת, לַעֲשׁוֹת רְצוֹנְךְּ כִּרְצוֹנֶךְ כָּלְ־יִמֵּי חַיִּיבֹּר, אָנַחְנוּ וְזַרְעֵנוּ וְזֶרֶע וַרְעֵנוּ:

וּבָשֵׁם שָבַּחֹדֶשׁ הַזֶּה, פָּדִיתָ אֶת עַמְּךְ שִׁבְטֵי נַחַלְתֶךְ מִכּוּר הַבּרְזֶל מִמִּצְרַים, וָזָכַרְתָּ בְּאַהְבָה לְתְהִלָּה לְשֵׁם וּלְתִפְּאֶרֶת לְשְׁמוֹת מַשּוֹת אֲבוֹתֶם, עַל הַנָּסִים עַל הַבְּרָקוֹ עַל הַנְּבוּרוֹת וְעַל הַתְּשׁוּעוֹת שֶׁעָשִׁיתָ עִפְּהָם, כֵּן יְהֹוְאַהַּה אַתוּנהּי אֱלֹהַינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, צאנְךּ בְּרַחָמִים תִּפְּקֹד, וּזְכָר־לָנוּ אַהָבַת הַקַּדְמוֹנִים שִׁבְטֵי יָה בְּגָלוֹת הַחֵּל הַנֶּה. וּכְשַׁם שָׁהַרְבִּיֹתָ שַּׁכְרָם שֶׁל אֲבוֹתֵינוּ בַּיָּמִים הָאַלָּה וּבזְּמַן הַנֶּה בַּוֹכוּת יִשְּׁשׁכָר וְאַחֲרֵי כַן יֵצְאוּ בִרְכוּשׁ גָּדוֹל, כֵּן יְהוְשֵּהַ אִּחונוּ אֱלֹהֵינוּ וַאלהָי אֲבוֹתִינוּ, נַקְבָה שְּׁכֵרְדְּ לְעִמְּדְּ הַדְּווּיִם וּסְחוּפִּים בְּגָלוּת הַחֵּל הַנָּה, וְתֵן שֶּׁכָר טוֹב לְכָל־הַבּוֹטְחִים בְּשִּׁמְדְּ בָאֲמֶת, וּלְעוֹלְם לֹא נֵבוֹשׁ פִי בְּךְ בָשַחְנוּ, וְלִישׁוֹעְתָךְ קִוֹינוּ כָל הַיּוֹם בַּוְכוּת יִשְּׁשׁכָר וּבִרְכָתוֹ: וַיַּרָא מְנוּחָת כִּי טוֹב. וָאָת הָאָרֶץ כִּי נָצַמָה: חַוַּה צִּיוֹן קְרַיַת מוֹצֵדְנוּ. עֵינֵיךּ תַרְאֶינָה יְרוּשֶׁלִים נָנָה שַׁאַנָן אֹהֶל בֵּל יִצְּעָן בַּל יִפְּע יְתַדוֹתְיוּ לָנֶצַת, וְכָל חַבָּלִיוֹ בַּל יָנָתַקוּ: יְתְוֹשִׁהַ יאוונוי צְבָאוֹת. הָאֵר פְּנֶיף וְנִנְשֵּׁעָת: בָּרָכִם שָהָרָם, רַחֲמֵי צִדְקָתֶךְ, תָמִיד גַּמְלָם: יְהִיּי לְרָצוֹן אִמְרֵי פִּי וְהָגִיוֹן לְבֵּי לְפָנֶיךְ. יְהֹנֶאָהה יאהרונהי צוּרִי וְגאָלִי:

לְנֶגְרָי תְּמִיד אָמְרֵי פִּי וְהָגְיוֹן לִבִּי לְפָנִיף. יְהֹוָאָהה אמונה צוּרִי וְגֹאָלִי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

ביום רביעי לחדש ניסן

בַּיּוֹם הֶרְבִיעִי נָשֶׁיא לָבְנֵי רְאוֹבֵן אֱלִיצִוּר בֶּן־שְׁדֵיאוּר: קַרְבָּנוֹ קַעֲרַת־ בֶּסֶף אַחָת שְׁלשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקַלָּה מִוְרֵק אָחָר בָּסֶף שִׁבְעִים שֶׁקֵל בַּשֶׁקֶל הַקָּוְשׁ שְׁנִיהָם וּ מְלַאִים סָלֶת בְּלוּלֵה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַחַת צָשָׁרָה זָהָב מְלַאָה קָטְרָת: פַּר אָחָׁד בָּן־בָּלָּך אַיִל אָתַד כַּבָּשׁ־אָתִד בָּן־שָׁנָתָוֹ לְעַלֶה: שְּׁעִיר־עִדִּים אָחֶד לְחַפֵּאת: וּלְנֵבַח הַשְּׁלְמִיםׁ בָּקֵר שְׁנִּיםׁ אַילָם חָמשֶׁה עַתָּדִים חָמשָׁה כְּבָשִים בְּנֵי־שָׁנֶה חַמשֶׁה זָה קַרְבָּן אֱלִיצִּוּר

חַשׁוּבָה וּמְרָצָה קָרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה סֵרֶר קַרְבַּן הַנְּשִּׁיא אֱלִיצוּר בָּן שַׁדֵיאוּר מִשֵּׁבֶט רְאוּבֵן, הָחָתוּם בְּמִדָּת חָסֶד דְּמַלְכוּת, קַּרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הַקְרִיב לַחַנֻבָּת מִוְבַּחַף הַקּדוֹשׁ. וְתַצֵּלֶה צָלִינוּ, בְּאַלוּ הִשַּּגְנוּ בָל־הַסּוֹדוֹת וְכַל־שְׁמוֹת הַקּנְדִשׁ, הַיּוֹצְאִים מֵרְאשֵׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹוְשׁ אַלֶּה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְּׂפָּתֵינוּ. וְיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וְעַל־כָּל־בֵּית־יִשְּׂרָאֵל אֵלָּה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְׂפָּתֵינוּ. וְיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וְעַל־כָּל־בֵּית־יִשְּׂרָאֵל אַחִינוּ, כָּל־נִיצוֹצוֹת הַקְּרָשָׁה וְכַל־הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַכְּלוּלִים בִּקְדְשַׁת זֶה הַשֵּׁבֶטׁ. וְנָהָיֶה מְּלֻבָּשִּׁים בִּקְּדְשָׁת זֶה הַשֵּׁבָט, לְהָבִין וּלְהַשְּׁכִּיל בְּתוֹרֵתְךּ וּבְיֵרְאָתֶּךְ – יִרְאַת הָרוֹמְמוּת, לַעֲשׁוֹת רְצוֹנְךְּ כִּרְצוֹנֶךְ כָּל יְמֵי חַיֵּינוּ, אָנַחְנוּ וְזַרְעֵנוּ וְזֶרַע זַרְעֵנוּ

וּרְשֵׁם שֶׁרָאִיתָ אָת עֲנֵי (מלרט עַמְּךְ צֹאן מַרְעִיתֶךְ יִשְׂרָאֵל בְּמִצְרִים בַּיָּמִים הָאֵלֶּה וּבַוְמַן הַזֶּה, בִּוְכוּת רַאוּבֵן, כַּן יְתֹּנְאִדְּה יאהונהי אֱלהֵינוּ וֵאלהֵי אֲבוֹתִינוּ, בְּגָלוּת הַחַל הַזָּה, הַבִּיטָה וּרְאֵה אֶת חֶרְפָּתֵנוּ. וּבְזְכוּת רָאוּבֵן רְאַה־נָא בְּעַנְיֵנוּ וְרִיבֵה (מלרט רִיבֵנוּ, וּמַהֵּר לְּגָאֱלֵנוּ גְּאֻלָּה שָׁלְמָה: אֲנֵא בְּכֹחַ, בְּדֻלְתְ יְמִינֶדְ, תַּתִּיר צְרוּרָה: קוּמָה עָוְרֵתָה לְּנוּ. וּפְרֵנוּ לְמַעַן חַסְּרֶּד: הַפְּלֵה חֲסָדִיך מוֹשִׁיעַ חוֹסִים. מִמְּתְקוֹמְמִים בִּימִינֶר:

בָּן־שַׁדֵיאִוּר: יָּקָרּ רָצוֹן מִלְּפָנֶיךּ, יְתֹּוְאִּהַה יאַתונה אֱלֹהֵינוּ וַאַלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, שֶׁתְּהַא

לחדש ניסן

לְנֶגְרָי תָמִיד ישוייתי יְרְעָנּאיזה 640 בַשֶּׁבִי, וְתַפְּאַרְתְּךְ בְּיַד צָר? הַפָּה יִרְאוּ וְיֵבוֹשׁוּ וְיֵחַתּוּ מִגְּבוּרָתִם. עוֹרָרָה אָת בְּבוֹרְתֶך, וְהוֹשִׁיעֵנוּ לְמַעַן שְׁמֶךְ. יְהוֹשִׁהַ אַהונה בַּגְּבוֹר יֵצֵא, כְּאִישׁ מָלְחָמוֹת יָעִיר קָבְאָה. יָרִיע אַף יַצְרִיחַ עַל אוֹיָבָיו יִתְגַבֶּר: יְהִיּוּ לַרְצוֹן אָמְרֵי־פִי, וְהָגְיוֹן לִבִּי לְפְנֵיך. יְהֹנָאַה יאֹחונה צדּרי וְגֹאָלִי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

ביום ששי לחדש ניסן

בַּפּוֹם הַשִּׁשִּׁי נָשֵּׁיא לִבְנֵי גֶר אֶלְיָסֶף בֶּן־דְּעוּאֵל: קַרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בֶּסֶף בַּוֹי אַהַת שְּלשִים וּמֵאָה מִשְׁקַלָּה מִוְרֵק אָחָר בָּטָף שַׁבְעִים שֶׁקֵל בְּשֶׁקַל הַקּרָשׁ שָׁנֵיהֶם ו מַלֵאִים סָלֶת בְּלוּלֶה בַשֶּׁמֶן לָמְנְחָה: כַּף אַחַת עַשְּׁרָה יָהָב מָלֵאָה קַטְרֶת: פַּר אָהָד בָּן־בָּלֵּר אַיִּל אָתַר בֶּבֶשׁ־אָתַד בָּן־שְׁנָתִוֹ יָלעלָה: שָׁעִיר־עִנִים אֶחֶד לַחַמֶּאת: וּלְזֶבַח הַשְּׁלְמִים בָּקֵר שְׁנַּיִם אֵילָם חַמשָּׁה עַתְרִים חַמִשָּׁה כָּבָשִׁים בְּנֵי־שְׁנָה חַמַשֵּׁה זֶה קַרְבָּן אֶלְיָסֶף בֶּן־דְעוּאֵל:

לַהָּנ רָצוֹן מִלְפָנִיךְ, יְרֹנְאָהָה אַהווווּ אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁהְהַא חָשׁוּבָה וֹמְרֶצָה קַרִיאָתַנוּ בַתּוֹרָה מָדֶר קַרְבַּן הַנְּשִּׁיא אֶלְיָסָף בֶּן דְּעוּאֵל מִשֶּׁבֶט בָּר, הָחָתוּם בְּמִדַת הוֹד דְּמַלְכוּת, קַרְבָנוֹ אֲשֶׁר הִקְרִיב לַחֲגָכַת מִוְבַּחֲך הַקָּדוֹשׁ. וְתַּעֲלֶה עָלֵינוֹ, בְּאַלוּ הַשַּׁגְנוּ כָּל־הַסּוֹדוֹת וְכַל־שְׁמוֹת הַקּרֶשׁ, הַיּוֹצָאִים מֵרָאשׁׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹדָשׁ אַלֶּה, וֹנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְּׁפְּתֵינוּ. וְיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וְעַל־כָּל־בֵּית־יִשְׂרָאֵל אַחֵינוּ, כָּל־נִיצוֹצוֹת הַקַּרָשָׁה וְכָל־הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַכְּּלוּלִים בַּקְּדָשָׁת זָה הַשֵּׁבֶטׁ. וְנַהְיֶה מְּלָבָשִׁים בִּקְּדָשַׁת זָה הַשֵּבָטׂ, לְהָבִין וּלְהַשְּׁבִיל בְּתוֹרֵתְּדּ וּבְיַרְאָתֶךְ – יִרְאַת הָרוֹמִמוּת, לַעֲשׁוֹת רְצוֹנְךְ בִּרְצוֹנֶךְ כָּלְ־יִמִי־חַיֵּינוּ,

אָנַחָנוּ וְזַרְעֵנוּ וְזֶרֶע זַרְעֵנוּ: וּבַשָּׁם שֶּבָצֵאת יִשְּׁרָאֵל מִמִּצְרִיִּם הוֹרַדְהָּ לְהֶם הַמָּן מִן שְׁמֵי מְרוֹמֶיךּ,

וָהוֹא כָּוֶרֶע גַּר בּוְכוּת גָּד, כֵּן יְהוְשִּהַ אַהוּנוּי אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אָבוֹתֵינוּ, חָסִין קָרוֹשׁ, בְּרֹב טוּבְּךּ, נַהַל צַדְּתָרָּ, בְּגַלוּת הַחֵל הַנֶּה, פְּתַח לָנוּ אוצְרוֹת טַלָּא עַלָּאָה הַוָּרָא מִתְרֵין מַזְּלִין נצֵר וְנַקַה דֶּרֶךְ חִידְּ וְגָרוֹן

לְנֵגְדִי תַמִיד ישוייתי יְהָרָ וֹאִרבּא יאמונוי יָהִי חַסְרָּךּ יְהֹוָשִּהַה אַהְיונה עָלֵינוּ. כָּאֲשֶׁר יִחַלְנוּ לָךְ: יִהְיוּ לְְרָצוֹן אִמְרֵי פִי וָהָגִיוֹן לָבִי לְפָנֶיף. יְהֹנָאַההּ אַהרונהי צוּרִי וְגֹאֲלִי:

לחדש ניסן

יאחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

בּיוֹם הַחָמִישִׁי נָשֶׂיא לִבְנַי שִׁמְעִוֹן שְׁלֻמִיאֵל בֶּן־צוּרִישַׁדֵּי: קַרְבָּנוֹ ָקַעַרַת־כָּסֶף אַחַׁת שָׁלשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקָלָהּ מִזְרֵק אֶחָד כָּסֶף שָׁבָעִים שָׁקֵל בָּשֶׁקֶל הַקְּרָשׁ שִׁנִיהֶם וּ מְלַאִים סִלֶּת בְּלוּלֶה בַשָּׁמֶן לַמִּנְחָה: כַּף אַתַת עַשָּׂרָה וָהֶב מְלֵאָה קַטְרֶת: פַּר אָחָד בֶּן־בָּלָּר אַיָל אָתֶד בֶּבֶשׁ־אָחָד בָּן־שְׁנָתִוֹ לַעלֵה: שְּׁעִיר־עִׁתִּים אֶחֶר לְחַמֶּאת: וּלְוֶבַח הַשְּׁלָמִיםֿ בְּקֶר שְׁנַּיִםֿ אֵילֶם חֲמִשָּׁהֹ עַתָּדִים חֲמִשָּׁה כָּבָשִִים בָּנֵי־שָׁנָה חֲמִשַּׁה זֶה קַרְבַּן שְׁלְמִיאֵל בּן־צוּרִישַׁדֵּי:

יָהָי רָצוֹן מִלְּפָנֶיךּ, יְהֹוָשִּהַ יאַהונה אֱלֹהֵינוּ וַאַלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, שֶׁתַּהֵא וָשׁוּבָּה וַמְרָצָה קַּרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה סֵדֶר קַרְבַּן הַנְּשִּׁיא שְֻׁלְמִיאַלֿ בֶּן צוּרִישַׁדִּי מִשַּׁבֶט שִׁמְעוֹן, הָחָתוּם בְּמִדַּת גָבוּרָה דְמַלְכוּת, קַּרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הַקָּרִיב לַחֲנָפַת מִוְבַּחַף הַקָּרוֹשׁ. וַתְעֻצֶּלֶה עָלֵינוּ, כָּאִלוּ הְשַּׁגְנוּ כַל־הַסּוֹדוֹת וָכַל־שְׁמוֹת הַקֹּדֶשׁ, הַיּוֹצְאִים מֵּרָאשֵׁי תַבוֹת וְסוֹפֵי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹדֶשׁ אַלֶּה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְּׁפָּתִינוּ. וְיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וְעַל־בֶּל־בֵּית־יִשְׂרָאֵל אַמִינוּ, כַּל־נִיצוֹצוֹת הַקָּדְשָׁה וְכַל־הָאוֹרוֹת הַקַּדוֹשִׁים, הַכְּלוּלִים בְּקְדָשֵׁת זֶה הַשֵּׁבֶט. וְנִהְיֶה מֻלֻבְּשִׁים בִּקְּדֻשַּׁת זֶה הַשֵּבֶט, לְהָבִין וּלְהַשְּׁכִּיל בַּתוֹרֶתְךְּ וּבְיִרְאָתֶּךְ – יִרְאַתֹּ הָרוֹמְמוּת, לַעֲשׁוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנֶךְ בַּלֹּייְמֵי־חַיֵּינוּ, אָבַחְנוּ וְזַרְעֵנוּ וְזָרֵע זַרְעֵנוּ:

וּכָשָׁם שֶׁשְּׁמִעָתָּ נַאֲקַת בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל עַפְּוּ בְּמִצְרִיִם בַּיָּמִים הָאֵלֶּה וּבַזְּמֵן הַנֶּה בַּוְכוּת שִׁמְעוֹן, כֵּן יְהֹוְשִּה אתונה אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, פַּקְרֵנוּ בִפְּקְרַת יַשׁוּעָה וַרַחֲמִים בָּגָלוּת הַמֵּר וַהַבְּמְהָר הַזֶּה, וּבְּזְכוּת שִׁמְעוֹן, קַבֵּל רָבַּת, עַמֶּךְ. שַׂגָבנוֹ, טַהָרֵנוּ נוֹרָא. שַׁמַע קוֹלֵנוּ וְקְבֵּל בַּרַחֲמִים וּבָרָצוֹן אֶת תַּפִּלְתַנוּ, הַנּוֹאֲקִים מִבּוֹר גָּלוּתְ וּמֵאֲרֵץ שָׁבָיָה. אֵל וִ הַבִּיטָה, דַּל כְּבוֹדֵנוּ בַּגוֹיִם, וְשִׁקְצונוּ כְּטֻּמְאַת הַנִּדָּה. עֵד מְתַי עָזְךּ

> לחדש ניסן לְבֶּגְדִּי תָמִיד שויתי יהן אתה אמונה

לָאַבָּא וָאִמָּא, וּמָן אַבָּא וָאִמָּא לִזְעֵיר אַנְפִּין, וּמִזְעֵיר אַנְפִּין לַחֲקַל תַּפּוּחִין קַדִּישִׁין, ְדְּמַתַּפָּן אָתְיְהִיב מְזוֹנָא עָלָאָה מֵרַחַיָּא דְטַחֲנִין תַּפָּן מַנָּא לְצַדִּיקַיָּאֹ וְשַׂבַּע אֶת הָעוֹלֶם כָּלוֹ מִשוּבֶךּ, וְתֵן טַל וּמָטָר לְבָרֶכָה עַל־בָּל־בָּבי הָאָרָמָה, מִמֶּגֶר שָׁמֵיִם מִשְּלֹ, וּמִתְהוֹם רֹבֶצֶת הָחַת. וּבְוְכוּת בָּר הָשָׁתוּשִּ בַּעֲקַב חוֹד מַלְכוּתֶדּ, הֲיֵה כַשֵּל לְיִשְׂרָאֵל יִפְּרַח כַּשׁוֹשַׁבָּה וַיַּדְ שָּׁרָשִׁיוֹ כֵּלְּבָנוֹן. יֵלְכוּ יוֹנָקוֹתָיו וִיהִי כְזַיִתֹ הוֹדוֹ. וַרִיתַ לוֹ בַּלְּבָנוֹן: וָּבָישׁוֹעַתְּךְ תָּרוּם מַלְבֵנוּ, וַתַּגְבִּיהַ קֶרֶן מָשִׁיחַ בֶּן דְּוִד עַבְדֶּךְ, וָנָתַתְּ מַהוֹדֶךּ עָלֶיו. בָּדוֹל בְּבוֹדוֹ בִּישׁוּעָתָרָ. הוֹד וְהָדֶר הְשַׁנֶּה עָלֶיו: יִהְיוּ לְרָצוֹן אָמְרֵי פִי, וְהֶגְיוֹן לִבִּי לְפָנֶיךְ. יְהוָהֹהה יאתונהי צוּרִי וְגֹאֲלִי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

בַּיּוֹם הַשָּׁבִיעִי נָשְיא לִבְנֵי אֶפְרֵיִם אֱלְישָׁמֶע בֶּן־עַמִּיהְוּד: קַרְבָּנוֹ ָקַצַּׁרַת־בֶּפֶרָ אַחַׁת שָׁלשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקָלָה מִזְרֵק אֶחָד בֶּפֶף שִׁבְעִים שַׁקֶל בַּשָׁקֶל הַקָּרָשׁ שְׁנֵיהֶם ו מָלַאִים סְלֶת בְּלוּלָה בַשַּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַחַת עַשְּׁוֹה וָהָב מָלֵאָה קַטְרֶת: פַּר אֶחָד בֶּן־בָּלָר אַיִל אַחַד בַּבָשׁ־אַחַד בָּן־שְׁנָתִוֹ לֻעֹלֵה: שְּׁעִיר־עִֿזִיִם אֶחֶר לַחַשֶּׁאת: וּלְזֶבֵח הַשְּׁלָמִים בָּקֵר שְׁנַּיִם אֵילֶם חֲמִשָּׁהֹ עַתָּדִים חַמְשָּׁה כָּבִשִּים בְּנֵי־שָׁנֵה חֲמִשָּׁה זֶּה קַרְבַּן אֱלִישְׁמֵע בֶּן־עַמִיהוּד:

יָהְי רָצוֹן מִלְּפָנֶיך, יְהֹוָהְּהַה יְאַהוּנהּי אֱלֹהֵינוּ וַאַלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, שֶׁתְהַא חַשׁוּבָה וֹמְרָצָה קַרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה מַדֶר קַרְבַּן הַנְּשִּׁיא אֱלִישָּׁמָעֹ בֶּן עַמִּיהוּד מִשַּׁבֶּט אֶפְרַיִם, הָחָתוּם בַּעַטֶרֵת הַיִּסוֹד דְּזְעֵיר אַנְפִּין, קַרְבָּגוֹ אַשֶּׁר הָקְרִיב לַחֲגָפַת מִוְבַּחֲדָּ הַקָּרוֹשׁ. וְתַצֵּלֶה עָלֵינוּ, בְּאַלוּ הַשַּׂגְנוּ בָּל־הַפּוֹדוֹת וַכְל־שָׁמוֹת הַקּרָשׁ, הַיּוֹצְאִים מֵרְאשׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת ַמְקָרָאֵי קֹדֶשׁ אֵלֶּה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְּׂפָּתִינוּ. וָיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וַעַל־בָּל־ בֵּית־יָשְׂרָאֵל אַחֵינוּ, כַּלֹ־נִיצוֹצוֹת הַקְּדָשָׁה וְכַל־הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַבָּלוּלִים בִּקְרָשַׁת זֶה הַשַּׁבֶּט. וְגִּהְיֶה מֶלֻבְּשִׁים בִּלְּרָשַׁת זֶה הַשַּׁבֶטׁ, לְּהָבִין וּלְהַשְּׂכִיל בָּתוֹרֶתְךּ וּבְיִרְאָתֶרְ – יִרְאַת ֹּהָרוֹבְּוֹמוּת, לַצְשׁוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנֶךְ

643 חֲשׁוּבָה וּמְרָצָה קַרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה סֵדֶר קַרְבֵּן הַנָּשִּׂיא גַּמְלִיאֵל בֶּן פָּדָהצוּר מִשֶּׁבֶּט מָנַשֶּׁה, הָחָתוּם בִּבְחִינַת הַיְּסוֹד, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הִקְרִיב ֹלַחֲנָפַת מִזְבַּחַךּ הַפָּרוֹשׁ. וָתַעֲעֶלה עָלֵינוּ, כָּאָלוּ הִשַּׂגְנוּ כַל־הַפּוֹדוֹת וְכָל־שָׁמוֹת הַקּרָשׁ, הַיּוֹצָאִים מֶּרָאשׁי תַבוֹת וְסוֹפֵי תַבוֹת מְקְרָאֵי קֹדָשׁ אֵלֶה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְׂפָתֵינוּ. וָיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וָעַל־בָּל־בֵּית־יִשְׂרָאֵל אַחֵינוּ, בַּל־-נִיצוֹצוֹת הַקַּדָשָׁה וְכַל־הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַכְּלוּלִים בִּקְדָשַׁת זֶה הַשַּׁבֶּט. וָגָהָנֶה מָלֶבָשִׁים בִּקְּדָשַׁת זָה הַשֵּׁבֶסֹ, לְהָבִין וּלְהַשְׂבִּיל בָּתוֹרֶתְּךּ וּבְיִרְאָתֶך יִרְאַת הָרוֹמְמוּת, לַעֲשׁוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנֶךְ כָּלֹ־יָמֵי־חַיֵּינוּ, אֲנַחְנוּ וַזִּן־עֵנוּ – וַזָרַע זַרְעֵנוּ:

וּבְשֵׁם שָׁנִשִּׁיתָ לְיִשְּׂרָאֵל אֶת כָּל עֲמָלֶם, וַהְסִירוֹתְ מִפַּבֶל שִׁכְמָם בְּמִצְרַיִם בַּיָמִים הָאֵלֶה וּבַזָּמֵן הַזֶּה בִּזְכוּת מְנַשֶּׁה, כֵּן יְהֹוְשֵּבּה יאחתהי אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, אֶתָה יְהֹנְשָּהַה יאחתה לֹאֹ תִנְשַׁנוּ בְּגָלוּת הַחֵל הַזֶּה. וּרְאֵה כִּי עַמְּדְּ הַגּוֹי הַגִּדוֹל הַזָּה, לֹא תִהְיָה לוֹ כְּנוֹשֶׁה בְּאֶרֶץ נְשִׁיָּה, וְהוֹצִיאָה מַמַּסְבֵּר נַפְשֵׁנוּ לְהוֹדוֹת אֶת־שְׁמֶך. וַעַל בֹּן נְקַנֶּה ֹלֶךְ וּלְּה) יְהֹנָוּאה אחונה אֶלהִינוּ, לְרָאוֹת מָהַרָה בָּתִפְאֶרֶת עָזָּר (אָזֵּר), לְהַעֲבִיר גִּלּוּלִים מִן־הָאֶרֶץ, וְהָאֱלִילִים כָּרוֹת ֹיִכָּרֵתוּן, לְתַקֵּן עוֹלֶם בָּמַלְכוּת שַׁדָּי. יִשְּׁמַח הַר־צִּיוֹן ָּתָגַלְנָה בָּנוֹת יָהוּדָה. לְמַעַן מִשְׁפָּטֶיף: וּלְצִיוֹן יֵאָמֵר אִישׁ וְאִישׁ יַלְּד-בָּה. וָהוּא יָכוֹנְגָנָה עֶלְיוֹן: לִפְנֵי אֶפְרַיִם וּבִנְיִמִין וּמְנַשֶּׁה עוֹרְרָה אֶת גְבוּרְתֶךְ. וּלְכָה לִישׁועָתָה לָבוּ: יִהְיוּ לְּרָצוֹן אִמְרִי פִי וְהָגְיוֹן לְבִּי לְפָבֶיף. יְהֹוְשִּה יאחרונהי צורר וְגאַלִי:

.634 בעמ' הנשמות בעמ' 634.

ביום תשיעי לחדש ניסן

בַּיּוֹם הַהְּשׁיעִׁי נָשִּיא לִבְנֵי בִנְיָמֵן אֲבִידֶן בֶּן־גִּדְעֹנִי: קַרְבָּנוֹ מְעֲרַת־בֶּסֶף אַחַֿת שְׁלֹשִׁים וּמֵאָהֿ מִשְּׁקָלָהֹ מִוְרֵק אֶחָדֹ בֶּׁסֶף שִׁבְעֵים שֱקֵל בְּשֶׁקֶל הַקָּרֶשׁ שָׁנֵיהֶם ו מֶלֵאִים סָלֶת בּלוּלֶה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַחַת עֲשָּׁרֶה זָהֶב מְלֵאָה קִטְרֶת: פַּר אֶחָד בֶּּן־בָּלֶּר אַיִּל אֶחֵד בַּבַשׁ־אָחָד בַּן־שַּׁנַתוּ לְעֹלֵה: שְׂצִיר־עִזִּים אָחֶד לְחַפֵּאת: וּלְזֶבֵח הַשְּׁלָמִים בָּקֶר שְׁנִּיִם אֵילֵם אֵילֵם

> לחדש ניסן فهادرتد ذأأأ تطحوا معسم וְהָגְיוֹן לִבִּי לְפָנֶיךָ. יְהֹנְוֹאִהַה יאהוונהי צוּרָי וְגֹאֲלִי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

645

לְבֶּגְרָי תָמִיד

ביום עשירי לחדש ביסן

בַּיוֹם הַעֲשִׁירִי נָשָׂיא לִבְנֵי דֵן אֲחִיעֶזֶר בָּן־עָמִישַׁבֵּי: קַרְבָּנוֹ קַעֲרַת־בָּסֶף אַחַת שַׁלשִׁים וּמֵאָהֿ מִשְׁקָלָהֿ מִוְרֵק אֶחָד בֶּסֶף שִּׁבְעֵים שֶׁקֶל בְּשֶׁקֶל הַקְּרָשׁ שַׁנֵיהָם ו מָלַאִים סְלֶּת בָּלוּלָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַתַת עֲשָׁרָה זָהֶב מֲלַאָה קַטְרֶתֹּ: פַּר אָחָד בּוֹדבּלֶּוֹר אַיִּל אֶתַד בֶּבֶשׁ־אָתַד בָּן־שְׁנָתְוֹ ּלְעֹלֶה: שַּׁעִירֹ־עִיּיִם אֶחֶר לְחַשֶּאת: וּלְזֶבָח הַשִּׁלָמִים בָּקֶר שְׁנַּיִם אֵילֶם ָּהָמְשָּׁהֹ עַׁתָּדִים חָמְשָּׁה כְּבָּשִׁים בְּנִי־שָׁנָה חֲמִשֶּׁה זֶה קַרְבַּוֹ אֲחִיעֲזֶר בָּן־עַמִּישַׁדֵּי:

יָּהָר רָצוֹן מִלְּפָנֶיך, יְהֹוָשִּה אהונה אֵלֹהֵינוּ וַאלֹהַי אֲבוֹתִינוּ, שֶּׁתְּהַא ַחָשׁוּבָה וּמְרֻצָּה קַרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה סַדֶּר קַרְבַּן הַנְּשִׂיא אַחִיעֶזֶר בָּן עַמִּישַׁדִּי מִשֵּׁבֶט דָּן, הָחָתוּם בַּפֶּרֶק הַתַּחְתוֹן דָהוֹד דַמַלְכוּת, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הָקְרִיב לַחֲנֻבַּת מִזְבַּחָך הַקְּדוֹשׁ. וַתְעֲלֶה עָלֵינוֹ, בְּאֹלוּ הִשַּׁגְנוּ בָּל־הַפּוֹדוֹת וְכַל־שְׁמוֹת הַקֹּדֶשׁ, הַיּוֹצְאִים מַּרָאשֵׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת מִקְרָאַי קֹדֶשׁ אַלֶּה, וֹּנְשַׁלְמָה פָּרִים שְּׂפָּתִינוּ. וַיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וַעַל־בַַּל־בִּית־יִשְׂרָאֵל אַחֵינוּ, בֶּל־גִּיצוֹצוֹת הַקַּּדָשָׁה וָכָל־הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַבְּלוּלִים בִּקְדָשָׁת זֶה הַשַּׁבֶּט. וַגִּהְיָה מַלְבָּשִׁים בִּקְּרֻשַּׁת זֶה הַשַּׁבָט, לְהָבין וּלְהַשְּׁכִּיל בְּתוֹרֶתְרְּ וּבְירָאָתֶךְ - יִרְאַתֹ הָרוֹמָמוּת, לַעֲשׂוֹת רְצוֹנָךְ בִּרְצוֹנָךְ בְּלֹייְמֵיֹ־חַיֵּינֹוּ, אָנַחְנוּ וְזַרְעֵנוּ וָזֶרָע זֹרְעָנוּ:

וּבָשֵׁם שֶׁעָמַדָּתָּ לָהֶם לַעַמָּך יִשְׂרָאֵל בָּעֵת צָרָתָם בָּאֶרֶץ מִצְרַיִם, וְרַבְּתָּ

אֶת רִיבָם וַדַנְתָ אֶתֹ דִינָם בִּוְכוּת דָּן, כֵּן יְתֹּוָשִּהַ אַתוּוּי אֱלֹהֵינוּ וַאלהֵי אֲבוֹתִינוּ, הָרֵם קֶרֶן מָשִׁית בֶּן דְּוִד עַבְדֶּךְ אֲשֶׁר לָקַחְתָּ מִזְּרְעוֹ שָׁל דָּן מוֹשָׁלִים עם אָמוֹ שֶׁל דָּוִד. יָדִין בַּגוֹיִם מָלֵא גַוִיּוֹת. מְחַץ רֹאשׁ ַעַל־אָרֶץ רַבָּה: וְשָׁפַט בָּצֶדֶק דַּלִּים וְהוֹכִיחַ בַּמִישׁוֹר לְעַנְוֵי אָרֶץ. וָהָכָה־אָרֵץ בִּשַבֶּט פִּיו וּבִרוּחַ שִּׁפְתִיו יָמִית רְשָׁע: הַנְּשֵׂא שׁוֹפַט הָאָרֶץ. דְּשֵׁב גָמוּל עַל־גָּאִים: לֶאָסֹר מַלְּכֵיהֶם בָּוָקִים. וְנִכְבָּדֵיהֶם בְּכַבְלֵי בַרְעָל: לחדש ניסן

לְנֶגְרָי תָמִיד שׁוְיֹתִי יְדְנֶן אֹתה אחש בָּל־יָמֵי־חַיֵּינוּ, אֲנַחְנוּ וְזַרְעֵנוּ וְזָרֶע זַרְעֵנוּ: יָחִיד גַּאָה, לְעַפְּוּ פְּנֵה, זוֹכָרֵי קָרֶשֶּׁתֶּך: לִפְנֵי אֶפְרִים וּבִנְיָמִין וּמְנַשֶּׁה עוֹרַרָה אֶת גַבוּרָתֶּך. וּלְּכָה לִישׁוּעֶתָה לָנוּ: וַכְפֵא מַלְכוּת מָשִׁיחַ בֶּן אֶפְרַיִם בּתוֹךְ יְרוּשָׁלַיִם מְהַרְה תָבִין, וַאַל תָהִי צָרָה וַיָגון בִּגְאֻלָּתֵנוּ, שֶׁלֹא יַהָרֵג מָשִׁיחַ בָּן אָפְּרֵים, אָשֶׁר יַהְחִיל לְצַחֲמֵנוּ וּלְהָרִים דְּגְלֵנוּ עֵל הַגּוֹיִם עַל יִדֵי אַרְמִילוֹס הָרָשְׁע. חַיִּים שָׁאַל מִמְּךְ נָתַתָּה לוֹ. אֹרֶךְ יָמִים עוֹלְם וָעֶד: אֲשֶׁר כְּבַרְכָתוֹ בַּרַךְ אותו – בָּכוֹר שוֹרוֹ הָדָר לוֹ וַקַרְנֵי רָאָם קַרְנָיו, בָּהָם עַמִּים יְבַגַּח יַחְדָּוּ אַפָּסֵי אָרֶץ. וְהַם רְבָבוֹת אֶפְרַיִם וְהַם אַלְפֵּי מְנַשֶּׁה:

ובזכות אֶפְרַיִם הָחָתוּם בַּעֲטֶרֶת יְסוֹד וָעֵיר אַנְפִּין, זְכֹר יְהֹוְאַהּהּ יאהיונוי לְבְנֵי אֱדוֹם אַת יוֹם יַרוּשָׁלָיִם. הָאוֹמְרִים עֵרוּ עֵרוּ, עַד הַיְסוֹד בָּה: וַכַל קַרְנֵי רַשָּׁעִים תָגַדַּעַ, תַּרוֹמַמְנָה קַרְנוֹת צַדִּיק. כִּי אַתָּה תַּבְרַךְּ צַדִּיק. יְהֹןְשִּהַ יִּאַהונה, כַּצִּנָּה רְצוֹן תַּעְטֶרָנוּ: אַתָּה תָקוּם תְּרַחֵם צִיוֹן. כִּי צַת לְחֶנָנָה כִּי בָא מוֹעֵד: וּמִי שֶׁנָאַל אֶת הָאָבוֹת בְּצֵאת יִשְּׂרָאֵל מָמִצְרַיִם, יוֹסִיף יְהֹנָהָהַה אחרנה שֵׁנִית לְגְאוֹל אֶת הַבָּנִים. יִשְׁמַח יִשְּׂרָאֵל בָּעוֹשָׁיו. בְּנֵי צִיּוֹן יָגִילוּ בָמֵלְכָּם: וְסָרָה קּנְאַת אֶפְרַיִם וְצוֹרָרֵי יַהוּדָה יָכָרֵתוּ. אֶפְרַיִם לֹא־יָקַנֵּא אֶת־יִהוּדָה וִיהוּדָה לֹא־יָצֹר אֶת־אֶפְּרִים: יְהְיַוּ

לָרָצוֹן אָמְרֵי פִּי וְהָגְיוֹן לִבִּיֹ לְפָנֶיךְ. יְהֹוְאִדְהַ אתונה צוּרִי וְגאַלִי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הגשמות בעמ' 634.

ביום שמיני לחדש ניסן

בַּיּוֹם הַשַּׁמִינִי נָשֶּׂיא לִבְנֵי מְנֵשָׁה בַּמְלִיאֵל בָּן פָּדָהצִוּר: קַרְבָּנֹוֹ קַעַרַת־כֶּסֶף אַחַּׁת שְׁלֹשִׁיםֹ וּמֵאָה מִשְׁקַלָּה מִזְרֵק אָחָר בָּסֶף שִּׁבְעִים שֶׁקֶל בַּשֶׁקֶל הַקְּרֶשׁ שַׁנֵיהָם ו מָלֵאִים סָלֶת בְּלוּלֶה בַשְּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אָחָת עֲשָׂרֶה זָהֶב מָלֵאֲה קִּטְרֶת: פַּר אָחָׁד בָּן־בָּקָר אַיִּל אָתַר כָּבָשׁ־אָתַד בֶּן־שַּׁנָתָוֹ לְעֹלֶה: שַּׁעִיר־עִֿזִיִם אֶחֶד לְחַפֵּאת: וּלְזֶבַח הַשִּׁלָמִים בְּקֵר שְׁנַּיִם אַילֶם חַמְשָׁהֹ עַתָּדִים חַמִשָּׁה כִּבְשִים בְּנֵי־שָׁנֶה חֲמִשֶּׁה זֶה קַרְבַּן גַּמְלִיאֵל בֶּן־פַָּּדָהֹצְוּר:

יָהָנ רָצוֹן מִלְּפָנֵיך, יְהֹוָשִּה אחונה אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁהְּהַא

לְנֶגְרָי תְנְמִיד

לחדש ניסן שויתי יְהְוָאוּה אווי 644 חָמְשָׁהֹ עַהָּדִים חֲמִשָּׁה כְּבָשִּׁים בְּנֵי־שָׁנֵה חַמִּשֵׁה זָה קַּרְבָּן אֲבִידֶן בָּן־גִּיְדְעֹנְי:

יָּדָר רָצוֹן מִלְּפָנִידְּ, יְהֹוָוּבּה יאמינמי אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהַי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתְּהַא חַשׁוּבָה וּמְרָצָה קַרִיאָתֵנוּ בַּתּוֹרָה סֵדֶר קַרְבֵּן הַבָּשִּׁיא אָבִידָן בֶּן גִּדְעוֹנִי מִשֵּׁבֶט בִּנְיָמִין, הָחָתוּם בִּנְקֻדַּת צִיּוֹן, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הִקְרִיב לַחֲנָבַת מְזְבַּחָף הַקָּדוֹשׁ. וְתַעֲלֶה עָלֵינוּ, כָּאַלוּ הִשַּׁגְנוּ כָל־הַפּוֹדוֹת וְכַל־שְׁמוֹת הַקֹּוְשׁ, הַיּוֹצְאִים מֵרָאשִׁי תַבוֹת וְסוֹפֵי תַבוֹת מִקְרַאֵי קֹרָשׁ אֵלֶה, וּנְשַׁלְמָה פָרִים שֶּפָתֵינוּ. וָיָאִירוּ נָא עָלֵינוּ וְעַל־כָּל־בֵּית־יִשְׂרָאֵל אַחֵינוּ, כְּל־ נִיצוֹצוֹת הַקָּדְשָּׁה וַכַל־הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַכְּלוּלִים בִּקְדָשַׁת זָה הַשַּׁבֶּט. וְנָהֵיֶה מֶלְבָּשִׁׁים בִּקְּרָשַׁת זֶה הַשֵּׁבֶּט, לְהָבִין וּלְהַשְּׁכִיל בַתוֹרֶתְךּ וּבְיִרְאָתֶדּ יִרְאַת הָרוֹמְמוּת, לַעֲשׁוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנָךְ כָּל־יִמִי־חַיֵּינוּ, אֲנַחְנוּ וְזִרְעֵנוּ – ווֶרַע וַרְענוּ:

וּכְשֵׁם שֶׁנָקַמְהָ אֶת נִקְמַת בְּנֵי יִשְּׂרָאֵל מֵאֵת הַמִּצְרִיִּים, וְיָצָאתָ לְיָשֵׁע עַמֶּך בְּכֹחָך הַגָּרוֹל, 'נְמִינְך יְהֹנָשִּה אחונה נָאְדָּרִי בַּכֹּחַ. יְמִינְךְ יְהֹן שִּהַה אַרֶּעָין אוֹיֵב: נְטִיתְ יְמִינְךְ תִּבְלָעֵמוֹ אָרֶץ: בּוְכוּת בִּנְיָמִין הַצַּדִיק, כַּן יְהֹוֶשָּהַ ישונהי אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, בַּגָּלוּת הַמַּר וְהַנְּמְהָר הָנָה, תִּמְצָא יָדָך לְכָל־אוֹיְבֶיף. יְמִינְף תִּמְצֵא שׁוֹנְאֶיף: יְמִין יְתֹּנְהַהּ אהוונהי רוֹמֶמֶה. יְמִין יְהֹנָשִּה אהונהי עְשָׁה חִיל: הַבֵּט מִשְּׁמֵים וּרְאַה. וּפְּקְר גָּפֶן וֹאת: וָכַנָּהֹ אֲשֶׁר־נָטְעָה יָמִינֶךְ. וַעַל־בֵּן אָמַצְתָּה לָּךְ: תְּבִיאֵמוֹ וָתִשָּעֵמוֹ בָהַר בַּחֲלֶתָּך, מָכוֹן לָשִׁבְתָּך פָּעַלְתָּ יְתֹּוְשִּה אהונוי. מִקְּרָשׁ אֲדֹנְי פֿוּנָנוּ יָדֶיק: בַּחֶלְקוֹ שֶׁל בִּנְיָמִין, בַּדְבָר הָאָמוּר: לְבנִיָמִין אָמֵר יִדִיד יְדְּלְּשִּהַ שִּחונה יִשְׁכּן לְבֶטָח עָלְיוֹ. חופַף עָלְיוֹ כֵּל הִיוֹם, ובֵין כְּתַפְיוֹ שְׁבַן: ּוַיַפַּד יָסוֹד צִיּוֹן אֲשֶׁר בִּלִּיתָ אֶת חֲמֶתְךְ בָּה, וַתַּצֵת אֵשׁ וַתֹּאכַל יְסוֹדוֹתֶיתָ. וְצֵא נָא לְיַשָּׁע עַמֶּך לְיַשָּׁע אֶת מְשִּׁיחָך, וּמְחַץ ראשׁ מִבֵּית רְשָּׁע, עְרוֹת יָסוֹד עַד־צַנָאר סֶלָה: וּלְצִיוֹן יֵאָמֵר אִישׁ וְאִישׁ יַלַּד בָּה. וְהוּא יְכוֹנְגָהָ עָלְיוֹן: יָחִיד גַאָה, לְעַמָּך פְּנֵה, זוֹבֶרִי קְרָשֶׁתָרָ: יִהְיוֹ לְרְצוֹן אִמְרֵי פִּי

ָאָנְיּלְנָי יָדְןָ <del>אַנְצַה</del> אַמּוּנִיּק ,

לחדש ניסן

לַנְגָּדִי תַּמִיד ָואלהֵי אֲבוֹתִינוּ, קָרֵב לָנוּ קַץ הַנְּאֻלָּה, וַעֲשֵׂה עִּמָנוּ אוֹת לָטוֹבָה וָאוֹת לִישׁוּעָה וָאוֹת לְרַחֲמִים, יָרָאוּ שוֹנְאֵיגוּ וְיֵבוֹשׁוּ, יֶחֲזָוּ אוֹיְבֵינוּ וַיִּכְּּלְמוּ, כִּי אַתָּה יְהֹנְשִּהַה שִׁהַדִּתוּ עֲזַרְתָּבוּ וְבָחַמְתָנוּ. אָז יֹאמַרוּ בַגּוֹיִם הִגְּדִיל יְהֹנֶשְּהַה יאשות לַעֲשׁוֹת עָם־אֵלֶּה. אַשְׁרֶיף יִשְׂרָאֵל מִי כְמוֹךּ עַם נוֹשַׁע בֵּיהֹוְהַהַּהּ יאהונהי. אַשְׁרֵי הַגּּוֹי אֲשֶׁר יְהֹנָהָהַ יאחונהי אֱלֹהָיו. הָעָם בָּחַר לְּנַחֲלָה לוֹ: ַוָבֻאָמַח קֶרֶן לַדָּוִד עַבְדֶּךּ, וַעֲרִיכַת בֵּר לֶבֶן יִשִּׁי מְשִׁיחֶךּ, בִּמְהַרָּה בְּיָמֵינוּ. וָאָשַׁר בָּאָרֶץ, וְיֵרְדְ מִיָּם עַד־יָם. וּמִנָּהָר עַד־אַפְּסֵי־אָרֶץ: לְפָנִיוֹ יִכְרַעוּ צִּיִּים. וַאוֹיָבָיוֹ עָפָּר יָלַחֵבוּ: מַלְבֵי תַרְשִׁישׁ וָאִיִּים מִנְחָה יָשִׁיבוּ. מַלְבֵי שָׁבָא וֹסְבָא אֶשְׁפָּר יַקְרִיבוּ: וַיִשְׁתַּחְווּ־לוֹ כָל־מְלָכִים. פָּל־גּוֹיִם יַעַבְדוּהוּ: יָהִי שָׁמוֹ לַעוֹלֶם לִפְנֵי שֶׁמֶשׁ יְנוֹן שַמוֹ. וַיִּתְבֶּרְכוּ בוֹ, כַּל־גוֹיִם יִאַשְּׁרוּהוּ: אֶלֹהִים צַּבָּאוֹת הֲשִׁיבַנוּ. הָאֵר פָּנֶיף וְנִנְשֵׁעָה: יִהְיוּ לַרְצוֹן אִמְרֵי פִּי, וָהָגְיוֹן לִבָּי לְפָבֶּיך. יְהֹנָוּאִדּהׁ יאהונהי צוּרִי וְגאָלִי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

ביום שנים עשר לחדש ניסן

בָּיוֹם שְׁנֵים עָשָׂר יוֹם נָשִׂיא לִבְנֵי נַפְּתָּלֵי אֲחִירֵע בָּן־עֵינָן: קַרְבָּנוֹי קַעַרַת־בֶּכֶף אַחַת שָׁלשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקַלָּה מִוְרֵק אֶחָד בֶּסֶף שִׁבְעִים שָׁקֵל בַּשֶׁקֶל הַקָּרֶשׁ שָׁנֵיהֶם ו מְלַאִּים סְלֶת בְּלִילָה בַשֶּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַתַת עַשְּׂרֶה זָהָב מְלֵאָה קַטְרֶת: פַּר אֶחָד בֶּן־בָּלֶּר אַיִּל אֶתֶד כֶּבֶש־אֶחֶד, בֶּן־שְׁנָתָוֹ לְעֹלֶה: שְׁעִיר־עִׁיִים אֶחֶד לְחַשְּאת: וּלְזֶבַח הַשְּׁלָמִים בְּקֶר שְׁנַּיִם אַילֶם חַמִּשָּׁה עַתָּדִים חֲמִשָּׁה כָּבִשִּׁים בָּגֵי־שָׁנֶה חַמָשְׁה זֶה קַרְבָּן אֲחִירֵע בֶּן־עֵינָן:

יָּהָי רְצוֹן מִלְפָנָיִה, יְהֹנֶשִּה יאחונהי אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתְהַא ָ חֲשׁוּבָה וּמְרָצָה קָרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה סֵדֶר קַרְבַּן הַנְּשִׂיא אֲחִירֵע בֶּן עֵינָן מִשַּׁבֶט נַפְתָּלִי, הָחָתוּם בְּמִדֵּת פֶּרֶק הַתַּחְתּוֹן דְּנָצֵח דְּמַלְכוּת, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הִקְרִיב לַחֲנֻכַּת מִזְבַּחֲךְ הַקְּדוֹשׁ. וְתַעֲלֶה עָלֵינוֹ, כְּאַלוּ הִשַּׂגְנוּ כַל־הַפּוֹדוֹת וָכַל־שָׁמוֹת הַקּוֹדֶשׁ, הַיּוֹצָאִים מֵרָאשֵׁי תַבוֹת וְסוֹפֵּי תַבוֹת ָמִקְרָאֵי לֹדֶשׁ אֵלֶּה, וּנְשַׁלְּמָה פָּרִים שְּׂפָתֵינוּ. וָיָאִירוּ נָא עֲלֵינוּ וְעַל־בָּל־

ישׁוִיתִי יְהְןְ אַתּהּ הַ 646 לְנֶגְרָּי תָמִיד לַצֵשׂוֹת בָּהֶם מִשְׁפָּט כָּתוּב: וָצֵלוּ מוֹשִׁיצִים בְּהַר צִיּוֹן לִשִּׁפּוֹט אֵת־הַר עַשָּׂר. וָהָיֶתָה לַיהֹוָהָה אַהונה הַמְּלוּכָה: כִּי שָׁמָּה יַשָּׁבוּ כִסְאוֹת לַמִשְּׁפָּט. כָּסְאוֹת לְבֵית דָּוִד: וָהִשְּׁמִיעַ יְהֹוְשָּהַה יאהווהי אֶת הוֹד קוֹלוֹ וְנַתַּת וְרוֹעוֹ יַרְאֶה. יְהֹוָהַהַּה יאַהוונהּ אֱלֹהִים צָבָאוֹת הֲשִׁיבַנוּ. הָאֵר פָּנֶיךּ וַנְנְּשַׁעַה: יִהְיוּ לָרצוֹן אִמְרֵי פִי וְהָגִיוֹן לִבִּי לְפָנֶיךּ. יְהֹוְשׁהַי אוּתִיה צוּרִי וְגֹאֵלִי:

ואתר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

ביום אחד עשר לחדש ניסן

בּיוֹם עַשְׁתֵי עַשֶּׁר יוֹם נָשִׂיא לִבְנֵי אָשֵׁר פַּגְעִיאֵל בֶּן־עַכְרַן: קַרְבָּנוֹ ַקַעַרת־כֶּסֶף אַחַׁת שָׁלשַׁים וּמֵאָהٌ מִשְׁקָלָהֹ מִזְרֶק אֶחָדׁ כָּסֶף שִּבְעֵים שָׁקֶל בָּשֶׁקָל הַקָּרָשׁ שָׁנִיהֶם וּ מְלֵאִים סָלָת בְּלוּלָה בַשָּׁמֶן לְמִנְחָה: בַּף אַתַת עֲשָׂרֶה זָהֶב מָלַאָה קַטְרֶת: פַּר אֶחָׁד בָּוִ־בָּלָּר אַיִּל אֶתַד כֶּבֶשׁ־אֶתַד בֶּן־שָּנָתִוֹ לֻעֹלֶה: שַּׁעִיר־עִנִּים אֶחֶר לָחַמְּאת: וּלְוֶבֵח הַשַּׁלְמִים בְּקֵר שְׁבַּיִם אֵילֶם חֲמִשָּׁהֹ עַתָּדָים חֲמִשָּׁה כְּבָשַׂיִם בְּנִי־שָׁנָה חָמִשָּׁה ֹזֶה קַרְבַּן פַּגְעִיאֵל בּוֹ־עֻכְרֵוֹ:

יָּהָי רָצוֹן מִלְפָנִיךּ, יְהֹוָשִּהּ יאהוונה אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהִי אֲבוֹתִינוּ, שֶׁתְהָא חֲשׁוּבָה וּמְרֻצָּה קָרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה סֵדֶר קַרְבַּן הַנְּשִׂיא פַּגְעִיאֵל בֶּן עַכְרָן מִשַּׁבֶּט אָשֵׁר, הֶחָתוּם בְּמִדֵּת עֵקֶב נָצֵח דִּמַלְכוּת, קַרְבָּנוֹ אֲשֶׁר הָקָרִיב לַחֲנָכַת מִזְבַּחֲדָּ הַקָּדוֹשׁ. וָתַעֵּלֶה עַלֵינוּ, כְּאִלוּ הִשַּׁגְנוּ כַל־הַסּוֹדוֹת וָכַל־שָׁמוֹת הַקֹּרֶשׁ, הַיּוֹצְאִים מַרָאשׁי תַבוֹת וַסוֹפֵי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹדֶשׁׁ אַלֶּה, וֹנְשַׁלְמָה פָּרִים שְּׂפָתֵינוּ. וָיָאִירוּ נָא עַלֵינוּ וְעַל־בֵּל־בִּיתִ־יִשְׂרָאֵל אַחֵינוּ, כָּל־נִיצוֹצוֹת הַקָּרֶשָּׁה וַכָּלְ הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַכְּלוּלִים בִּקְּדָשַׁת זֶה הַשֵּׁבֶשׁ. וְנָהָיֶה מְּלֻבָּשִׁים בִּקְּרָשַׁת זֶה הַשֵּׁבֶשׁ, לְהָבִין וּלְהַשְּׁכִּיל בְּתוֹרֶתְרְּ ּוּבְיִרְאָתֶךְ – יִרְאַת דָרוֹמָמוּת, לַעֲשׂוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנֶךְ בַּלֹייָמֵי חַיֵּינֿוּ, אָנַחְנוּ וָזִרְעֵנוּ וָזֶרַעׁ זַרְעֵנוּ:

וּכַשָּׁם שָׁגָאַלְתָּ עַמָּך בִית יִשְׂרָאֵל מִפּוּר הַבַּרְזֶל מִמִּצְרַיִם בַּיָּמִים הָאַלֶּה וּבַזְמֵן הַנֶּה, וַתַּעַשׁ לָּךְ שֵׁם כְּהֵיוֹם הַנֶּה, וְאֹנֶן שְׁמְעָה וַתְּאַשְּׁרֵנוּ לאמר אַשָּׁרֵי הָעָם שֶׁכָּכָה לּוֹ בַּוְכוּת אָשֵׁר, כֵּן יְהֹוְהֹּהַה יאהווהי אֱלֹהֵינוּ

לחדש ניסן

ישָּוִיתִי יְדְּנָאַהּהּ אוונוגי 648

לְבֶּגְּדִי תָמִיד בֵּית־יִשְׂרָאֵל אַחֵינוּ, כַּל־נִיצוֹצוֹת הַקָּרָשָׁה וְכַל־הָאוֹרוֹת הַקַּדוֹשִׁים, הַבְּלוּלִים בִּקָדַשַׁת זֶה הַשַּׁבֶט. וְנִהְיֶה מֶלֻבָּשִׁים בַּקְדַשַּׁת זֶה הַשַּׁבֶט, לַהְבִין וּלְהַשְּׂכִּיל בָּתוֹרֶתָך וּבְיִרְאָתֶךְ – יִרְאַת הָרוֹמְמוּת, לַצְשׁוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנֶךְ ַבָּל־יְמֵי חַיֵּינוּ, אֲבַחְנוּ וְזִרְעֵנוּ וְזֶרֵע זַרְעֵנוּ:

וּכשָׁם שֶׁבָּצֵאת יִשְּׂרָאֵל מִמִּצְרַיִם בַּיָּמִים הָאֵלֶה וּבַזְמַן הַזֶּה, בְּחַרְתִּ בָּגוּ מָבַּל־הָעַמִּים, וַתְּלַמֵּדֵנוּ תּוֹרָה וּמִצְוֹת מָתוּקִים מִדְּבַשׁ וְנֹפֶּת צוּפִים בִּזְכוּת נַפְּתָּלִי, כֵּן יְהֹוָשִּהַ יאַרונווּ אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, קַּדְּשֵׁנוּ בָּמִצְוֹתֶיךָּ, שִׁים חֶלְקַנוּ בָּתוֹרֶתֶךְ בָּגָלוּת הַחֵל הַזֶּה, כִּי לֹא תִשְּׁכַח מִפִּי וַרעַנוּ. וַהַעַרַב־נָא יִהֹוָהָהַה יאהרונה אַלהינוּ וַאלהַי אַבוֹתִינוּ, אֶת דְּבְרֵי תורתר בפינו ובפיפיות עפר בית ישראל. ותן בלבנו בינה להבין וּלְהַשְּׁכִּילֹ, לִשְׁמוֹעֵ לִלְמוֹד וּלָלַמֵּד, לִשְׁמוֹר וְלַעֲשׁוֹת וּלְקַיֵּם אֶת־בָּל־וִּדְבְרֵי תַלְמוּד תּוֹרֶתָּדְ בָּאַהָבָה, וַהָּאֵר צֵינִינוּ בָּתַלְמוּד תּוֹרֶתֶדְ, וּפְּתַת לְבֵּנוּ לְדָרוֹשׁ וַלָּתוּר בַּחַכְמָה, חֹסֶן יָשׁוּעוֹת חַכְמַת וָדָעַת, לִהְיוֹת בָּפִיגוּ כַּדְּבַשׁ, מְתוֹק לַנָּפֶשׁ וּמַרְפֵּא לָעַצֶם. וַחֲמוֹל עַל עַפֶּר, וַרַחֵם עַל נַחֲלָתֶּר, וְיָצֵא תטר מָגָזַע יִשִּׁי. וְבַצֶּר מִשְּׁרָשִׁיו יִפְּרָה: וְבָחָה (מלרע) עָלְיו רוּחַ יְהֹנְאַהה יאהווהי. רוּחַ חַכְמָה וּבִינָה רוּחַ עֵצָה וּגְבוּרָה, רוּחַ דַּעַת וְיִרְאַת יְהוֹשְׁהֹא יאהונהי: כִּי מִצִּיּוֹן תַצֵא תוֹרָה. וּדְבֵר יְהוֹשָׁהה יאהונהי מִירוּשְּׁלָיִם: אֱלֹתִים צָבָאוֹת שׁוּב נָא. הַבֵּט מִשָּׁמֵיִם וּרְאָה, וּפְּקוֹד גָפֶן וֹאת: יִהְיוּ לְָרֶצוֹן אִמְּרֵי פִי וָהֶגְיוֹן לִבִּי לְפָנֶיךּ. יְהוֹשִהה אחוווה צוּרִי וְגֹאֲלִי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

ביום שלשה עשר לחדש ניסן

וַיְדַבָּר יְהֹנֶוּהַהַּה יאהונהי אָל־מֹשֶׁה לֵאמְר: דַּבֵּר אֶל־אַהַרוֹן וָאָמַרְהָּ אֵלֵיוּ בָּהַעֲלְתָךּ אֶת־הַנֵּרֹת אֶל־מוִּל פָּנֵי הַמְּנוֹרָה יָאֶירוּ שִׁבְעַת הַנַּרְוֹתֹ: וַיַעשׁ כֵּן אַהַרֹוֹ אֶל־מוּל פָּגִי הַמָּנוֹרָה הָעֵלָה גַרֹעֵיהָ כַּאֲשֶׁר צִּוָה יְהֹוָבְּהּה יאהיונוי אָת־מֹשֶׁה: וְיָּה מַעֲשֵׁה הַפְּנֹרָה מִקְשָׁה זָהָב עַד־יַרַכָּה עַד־פּּרְחָה ָמִקְשָׁה הָיא כַּמַּרְאֶּה אֲשֶׁר הָרְאֶה יְהֹוְשּׁהֹה יאַתרונהי אֶת־מֹשֶּׁה כֵּן עָשֶׂה אָת־הַמְּנֹרֶה:

לחדש ניסן

anus खाद्य हुन्। राग्ध्रे

649

רַבָּי וְשִׂמְחִי בַּת־צִיּוֹן. כִּי חָנָנִי־בָא וְשָׁכַנְתִי בְּתוֹכַךְ נְאָם־יְתֹּשָׁהַ יִּאְחוּהי: וָנְלְוּוּ גוֹיִם רַבִּים אֶל־יְרוְֹוֹשִהַ יִּאַהוונה בַּיוֹם הַרוּא, וְהְיוּ לִי לְעְם. וְשֶׁכַנְתֵּי בְּתוֹכֵך וְיָדַעַתְּ כִּי־יְהֹנָשִהֹּ יאשונה צְּבָאוֹת שְׁלְחַנִּי אַלְיִרְ: וְנָנְחַל יְהֹוֶהָהַ יאַהונהי אֶת־יִהוּדָה חֶלְקוֹ, עַל אַדְמַת הַקֹּדֶשׁ. וּבָחַר עוֹד בִּירוּשָׁלְיִם: יַהָס בַּל־בָּשָׂר מִפָּנִי יְהֹנָאִה יאהונהי. כִּי נַעוֹר מִפְּעוֹן קַּרְשׁוֹ:

ַרָּרָאבֵי אָת־יָהוֹשָׁעַ הַכֹּהֵן הַגָּדוֹל עֹמֵד לִפְנֵי מַלְאַד יְהֹוְהּהּה יאהונהי ּ וָהַשָּׂטֶן עֹמֵד עַל־יַמִינוֹ לְשִׁמְנוֹ: וַיֹּאמֶר יְהוֹנְהַה יאהונה אֶל הַשְּׁטְן יִגְעַר יְהֹוֶשִּהַה יאהוונהי בַּךְ הַשְּׂטָן וַיִּגְעַר יְהֹוָשִּהַה יאהוונהי בַּךְ הַבֹּחֵר בִּירוּשָׁלָיִם. הַלוֹא זֶה אוּד מֶצֶל מֵאֲשׁ: וִיהוֹשֶׁעַ הָיָה לְבוּשׁ בְּגְדִים צוֹאִים. וַעֹמֵד לִפְנֵי הַמַּלְאָדְ: וַיַּעַן וַיֹּאמֶר אֶל־הָעֹמְדִים לְפָנָיו לֵאמֹר, הָסִירוּ הַבָּגָדִים הַצֹּאִים מַעַלָּיוּ. וַיֹּאמֶר אֵלָיו רָאַה הֶעֲבַּרָתִי מֹעַלֶּיף עַוֹנֶךְ, וְהַלְבֵּשׁ אֹתְךּ מַחֲלָצוֹת: וָאמֵר יָשִׁימוּ צָנִיף טָהוֹר עַל־רֹאשׁוֹ. וַיָּשִּׁימוּ הַצָּנִיף הַשָּהוֹר עַל־רֹאשׁוֹ וַיַּלְבָּשָׁהוּ בָּגָדִים, וּמַלְאַךְ יְהֹנָהוּה אהונה עמר: וַיָּעַד מַלְאַךְ יְהֹנְהוּה אהונהי בִּיתוֹשָׁעַ לַאמֹר: כֹּה־אָמֵר יְהֹנָשִּה יאהווהי צָבָאוֹת אָם־בִּדְרָכֵי תַּלֵּךְ וַאִם אָת־מִשְׁמַרְתִּי תִשְׁמֹר, וַגַם־אַתָּה תָּדִין אֶת־בֵּיתִי וַגַם תִּשְׁמוֹר אֶת־חֲצֵרְי. וְנָתַתְּי לַךְ מַהְלֶכִים, בֵּין הָעמְדִים הָאֵלֶה: (יש נוהגים לקרוא: שְׁמַע־נָא) שְׁמַע־נָא יָהוֹשָׁעַ הַכֹּהַן הַגָּדוֹל אַתָּה וַרַעֶּיךּ הַיּשְׁבִים לְפָנֵיךּ, כִּי־אַנְשַׁי מוֹפַּת הַמְּה. בָּי הָנְגִי מֵבִיא אֶת־עַבְּוִּי צֶּמַח: כִּי הִנַּה הָאֶבֶן אֲשֶׁר נָתַתִּי לִפְּנֵי יְהוֹשָׁעַ, עַל־אָבֶן אָחַת שָׁבְעָה עֵינְיִם. הָנְנִי מְפַתֵּחַ פָּתָּחָה נְּאָם יְהֹנָהה אחתה צָבָאוֹת, וּמַשָּׁתִּי, אֶת־עַוֹן הָאָרֶץֹ־הַהִּיא בְּיוֹם אֶחָד: בַּיוֹם הַהוּא נָאָם יְהֹוָשֵּה אַהוונוי צָבָאוֹת, תִקְרָאוּ אִישׁ לְרֵעֵהוּ. אֶל־תַּחַת נֶּפֶּן וְאֶל־תַּחַת ּהָאֵנָה: וַיָּשֶׁב הַמַּלְאָך הַדֹּבֶר בִּי. וַיְעִירֵנִי כָּאִישׁ אֲשֶׁר יֵעוֹר מִשְּׁנָתוֹ: וַיֹּאמֶר אֵלֵי מָה אַתָּה רֹאֶה. וָאמֵר רָאִיתִי וַהְּנֵּה מְנוֹרַת זְהָב כְּלָה וַגְלָּה ַעַל־רֹאשָׁה וְשִׁבְעָה נֵרֹתֶיהָ עָלֶיהָ, שִׁבְעָה וְשִׁבְעָה מוּצְקוֹת, לַנֵּרוֹת אֲשֶׁר עַל־ראשָׁה: וּשְׁנַיִם זֵיתִים עָלֶיהָ. אֶחָד ֻמִימִין הַגָּלָה וְאֶחָד עַל־שְׂמֹאלָה: וָאַעַן וָאֹמַר אֶל־הַמַּלְאָך הַדֹּבֵר בִּי לַאמֹר. מָה־אֵלֶה אֲדֹנִי: וַיַּעַן הַמַּלְאָךְּ פרקי אבות

לְגָּגְדִי תָּמִיד עורָי עוּרָי לִבְשִׁי בִּגְדֵי תִפְאַרְתַּך יְרוּשָׁלַיִם עִיר הַקֹּדֶשׁ. וַהָיִית עֲטֶרֶת תִּפְאֶרֶת בָּיַד יְהֹוָאִהה אהווהי. וּצְנִיף מְלוּכָה בַּכַף אֱלֹהָיִף: וּלְעַמֵּך בֵית יִשְׂרָאֵל הָלֵם אֶת דְּבֶרֶף לֵאמֹר: וּלְתִתְּףֹ עֶלְיוֹן עַׁל כָּל־הַגּוֹיִם אֲשֶׁרֹ עָשָׂה, לָתָהַלָּה וּלְשַׁם וּלְתִּפְאָרֶת. כִּי־תִפְּאֶרֶת עָזָמוֹ אֶתָה. וּבִּרְצוֹנְךְּ תָּרוּם קַרְנֵינוּ: יִהְיוּ לֶרֶצוֹן אָמְרֵי־פִּי וְהָגְיוֹן לְבִּי לְפָנֶיךּ. יְהֹנְשִּהַּה יאחונהי צוּרִי ַנגאַלי:

ואחר כך יאמר את התפלה לעלוי הנשמות בעמ' 634.

## 🎄 פרקי אבות 🕸

נהגו ישראל לקרוא פרקי אבות מדי שבת בשבתו, בין פסח לעצרת. **ַכַּל־יִשְׂרַאָל** יֵשׁ לָהֶם חֵלֶק לָעוֹלֶם הַבָּא, שֶׁבֶּאֱמַר: וְעַמֵּךְ כַּלֶּם צַּדִּיקִים, ַלְעוֹלֶם יִירְשׁוּ אָרֶץ. נֵצֶר מַטָּעַי מַעֲשׂה יָדַי לְהָתְּפָּאֵר:

### פרק ראשון

מא מֹשֶׁה קבֶּל תּוֹרָה מִפִּינִי, וּמְסָרָה לִיהוֹשָׁעַ, וִיהוֹשָׁעַ לְזְקַנִים, וּוְקַנִים מּ לָנָבִיאִים, וּנָבִיאִים מְסָרוּהָ לְאַנְשֵׁי כְנֶסֶת הַגְּּרוֹלֶה. הַם אֲמְרוּ שָׁלשָׁה דְבָרִים: הָווּ מִתוּגִים בַּדִּין, וְהַצֵמִידוּ תַלְמִידִים הַרְבֵּה, וַצֵשוּ סְיָג לַתוֹרָה: (ב) שָׁמְעוֹן הַצַּדִּיק הָיֶה מִשְּׁיֵרֵי כְנֶסֶת הַגְּדוֹלָה. הוּא הָיָה אוֹמֵר, ַעַל שְׁלשָׁה דְבָרִים הָעוֹלָם עוֹמֵר: עַל הַתּוֹרָה, וְעַל הָעֲבוֹרָה, וְעַל בְּמִילוּת ַחֲסָדִים: בֹּ אַנְטִיגָנוֹס אָישׁ סוֹכוֹ, קבֵל מִשִּׁמְעוֹן הַצַּדִּיק. הוא הָיָה אוֹמֵר, אַל תִּהְיוּ כַעֲבָדִים הַמְּשַׁמְשִׁין אֶת הָרַב עַלְ מְנָת לְקַבֵּל פְּרָס, אֶלָּא הֶוּוּ כַעֲבָדִים הַמְשַׁמְּשִׁין אָת דָרֵב שֶׁלֹא עַל מְנָת לְקַבֵּל פְּרָס, וִיהִי מוֹרָא שָׁמַיִם עַלֵיכֶם: (ד) יוֹמֵי בֶּן־יוֹעֵזֶר אִישׁ צְרֵדָה, וְיוֹמֵי בֶּן־יוֹחְגָּן אִישׁ יְרוּשְׁלַיִם, קַבְּלוּ מֵהֶם. יוֹמֵי בֶּן־יוֹעֶזֶר אִישׁ צְרֵדָה אוֹמֵר, יְהִי בֵּיתְּךְּ בַּיתֹ־וַעַד לַחֲכָמִים, וֶהָוֵי מִתְאַבֵּק בַּעֲפַר רַגְלֵיהֶם, וֶהֲוֵי שׁוֹתֶה בַּצֶּמָא אָת־דִּבְרֵיהֶם: הּ יוֹמֵי בֶּן־יוֹחָנָן אִישׁ יְרוּשָׁלַיִם אוֹמֵר, יְהִי בֵּיתְדְּ בָּּתוּחַ לָרְנָחָה, וְיהִיוּ עַגִּיִּים בְּנֵי בֵיתֶךּ, וְאֵל תַּרְבֶּה שִׁיחָה עִם הָאִשָּׁה. בְּאִשְׁתוֹ אֶמְרוּ, קַל וָחֹמֶר בְּאַשֶּׁת חֲבֵרוֹ. מִכָּאוֹ אֶמְרוּ חֲכָמִים, כָּל־הַמַּרְבֶּה שִׁיחָה עם הָאִשְּׁה, גוֹרֵם רָעָה לְעַצְמוֹ, וּבָטֵל מִדְּבְרֵי תוֹרָה, וְסוֹפּוֹ יוֹרֵשׁ גַּהָנָּם:

שׁוִיתִי יְרָעָ אַתּמּ אַחומי 650 לְבֶּגְרָי תָמִיד הַדֹּבֵר בִּי וַיֹּאמֶר אֵלַי, הֲלוֹא יָדַעְהָ מָה־הַמָּה אֵלֶה. וָאֹמֵר לֹא אֲדֹנִי: וַיַּעַן וַיֹּאמֶר אֵלֵי לֵאמֹר זֶה דְּבַר־יְהֹוְהַהַּה יאחותהי אֶל־זְרֶבָּבֶל לֵאמֹר. לא בְחַיִּל וַלֹא בָכֹחַ כִּי אִם־בַּרוּחִי אָמֵר יְהֹוֶהָּהָּ אַהוּנהּי צְבָאוֹת: מִי־אַתָּה הַר־הַגָּּדוֹל ּלָפָנֵי זֶרְבָּבֶל לְמִישׁוֹר. וְהוֹצִיא אֶת־הָאֶבֶן הָרֹאשֶׁה תְּשָׁאוֹת חֵן חֵן לָהּ: יַּהָנ רָצוֹן מִלְפָנֶיךּ, יְהֹוָשּתּה יאהוונהי אֱלֹהֵינוּ וַאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, שֶׁתְהָא חֲשׁוּבָה וֹמְרֶצָּה קָרִיאָתֵנוּ בַתּוֹרָה, קַרִיאַת פָּרָשַׁת חַנֵּרוֹת שֶׁנְּתַהָּ

בָּאהַבָּה לָאַהַרֹן קַדוֹשֶׁךּ נַשִּׁיא שַׁבֶּט הַלֵּוִי, הָחָתוּם בַּתִּפְּאֶרֶת דְּמַלְכוּת. ּוָתַעֲלֶה עָלֵינוּ, כְּאָלוּ הִשַּׂגְנוּ כְּל־הַפּוֹדוֹת וְכַל־שַׁמוֹת הַקֹּדֶשׁ הַיּוֹצְאִים ַמָרָאשִׁי תַבוֹת וָסוֹפֵי תַבוֹת מִקְרָאֵי קֹדֶשׁ אֵלֶּהֹ, וּנְשַׁלְמָה פָּרִים שְּׁפְּתֵינוּ. וָיָאִירוּ נָא עָלֵינוֹ וַעַל כָּל בֵּית יִשְּׂרָאֵל אַחֵינוּ, כַּל־בִיצוֹצוֹת הַקְּדְשָׁה וְכַל הָאוֹרוֹת הַקְּדוֹשִׁים, הַכְּלוּלִים בִּקְדָשַׁת זֶה הַשַּׁבֶט. וְנִהְיֶה מְלֻבְּשִׁים בַּקְדָשַׁת זֶהֹ הַשַּׁבֶּט, לְּהָבִין וּלְהַשְּׂכִּילִ בַּתוֹרֲתַךּ וּבְיִרְאָתֶךְ – יִרְאַת ּהָרוֹמְמוּת, לַעֲשׂוֹת רְצוֹנְךְ כִּרְצוֹנֶךְ כָּל יְמֵי חַיֵּינוּ, אֲנַחְנוּ וְזַרְצֵנוּ וְזֶרֵע

וּכְשֵׁם שֶׁרָאִיתָ אֶת־עֲנְי (מלרט עַמְּךּ צֹאן מַרְעִיתֶּךּ בְּכוּר הַבַּּרְזֶל בְּמִצְרַיִם,

וָגִתְחַבַּרְתָּ וָגִתְלֵיִת עָמָהֶם בַּכְל־צָרְתָם בַּסְנָה בִּזְכוּת לֵוִי, כַּן ּיָהֹנָשִּהַ יאַהינהי אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתֵינוּ, אֶהְיֶה אֲשֶׁר אֶהְיֶה, נָא גַבּוֹר, דּוֹרָשִׁי יִחוּדֶּךָ, כְּבָבַת שֲמְרֵם בָּגֶלוּת הַחֵל הַזֶּה, וּבְטוּבָךְ הַגָּדוֹל, יְשׁוּב חַרוֹן אַפַּּך מֵעַמָּר וּמֵעִירף וּמֵאַרְצָּך וּמִבַּחַלְּתֶךּ. וְקַיֵּם לְנוּ אֶת הַדְּבֶּר ָּעָרָת בָּצָרוֹת. עָלְיָדֵי מֹשֶׁה עַבְדַּךְּ לֵאֹמֹר: אֶהְיֶה אֲשֶׁר אֶהְיֶה. עָזְרָה בָצָרוֹת. וָנָאֲמַר: וָאַף גַּם זֹאת בָּהְיוֹתָם בָּאֶרֶץ אוֹיְבֵיהֶם לֹא מְאַסְתִּים וְלֹא גְּעַלְתִּים לָכַלֹּתָם לְּהָפֵּר בָּרִיתִי אָתָם. כִּי אֲנִי יְהֹוְהֵהּה יאחותה אֱלֹהֵיהֶם: וְנָאֱמֵר: בָּכַל צָרֶתָם לוֹ צֶר וּמֵלְאַךְ פָּנָיו הוֹשִׁיעָם, בַּאַהֲבָתוֹ וּבְחָמְלָתוֹ הוּא גַאָלָם. וַיְגַשְּלֵם וַיְגַשְּׂאֵם כָּל יְמֵי עוֹלָם: וְהָשֵׁב כֹּהְגִים לַעֲבוֹדָתָם וּלְוִיים לְדוּכָנָם ּוְיִשְּׂרָאֵל לְמֵעֲמָדָם, וְיִלָּווּ אֵלֶיךּ וִישֶׁרְתוּךּ:

ָרָעַל כֵּן נַּקַנֶּה־קָּרְ יְדֹּנָשִּהַ אַהונה אֱלֹהֵינוּ, לְרְאוֹת מְהַרָה בַּתִּפְאֶרֶת עָזֶרְ. בַּדָבָר שָׁבָּאֶמַר: תִּתֵּן לְרֹאשְׁךּ לֹוְיַת חֵן. עֲטֶרֶת תִּפְּאֶרֶת תְּמַגְּנֶךְ:

### Segulah for Parnossa - 3rd of Nisan - Nosi of Zevulun - Eliav ben Chevlon.

www.zchusavos.blogspot.com/2007/03/segula-for-parnaas-3-nisan-nasi-of.html

The 3<sup>rd</sup> of *Nisan* is the *Nosi* of *Shevet* Zevulun, Eliav *ben* Cheylon. Rav Chaim Elazar of Munkatch, known as the *Minchas Elazar*, says he heard from Rav Yechezkel Shraga of Shiniva (*Divrei Yechezkel*), that today is *mesugal*, auspicious, for the flowing of livelihood and wealth. This is because Zevulun was the tribe that supported Yissachor learning *Torah*.

From Rosh Chodesh Nisan on there is a minhag to read the "Neseim" from Parsha Naso. (Shlah beginning of Pesachim "HaChodesh", Mishna Berura 429:8, Be'er Heitiv 429:6, Kitzur Shulchan Aruch 107:1) The Kav Hayosher in Chapter 88 goes into great detail about this. He says to give tzedaka before reading the Nosi, since tzedaka always helps ones tefillos. He says this benefits that whole shevet. There is also a "Yehi Ratzon" to say after the reading. Rav Tzvi Elimelech of Dinov (Bnei Yisaschar) in Igra Dekala (Parshas Pekudei) says in the name of his Rebbe, Rav Menachem Mendel of Rimanov, that each of the first twelve days of Nisan represent one month of the year and contain all the koach of that coming month. He says it is well known that the Chozeh of Lublin would write down what would happen in the coming year during the days of the Neseim, each day for the corresponding month. The year he was niftar he stopped writing at the month of Av, he passed away on Tisha B'Av. We see from here that one should daven for all his needs for the coming months of the year on each representative day of the Neseim. There are those that have a minhag to read the Neseim from a Sefer Torah, but most read it by themselves from a Siddur or Chumash. It can be found in the back of the Siddur by the Kriah for Chanukah. Some siddurim have a special tefillah to be said after reading the Nosi of the day to uplift all the sparks from this shevet and from all the shevatim, Amen Kein Yehi Ratzon!!!

הנה אני קורא בתורה ונותן צדקה לכבוד נשמת ולעילוי נשמת שבט זְבוּלֵן בן יעקב אבינו לכבוד נשמות ולעילוי נשמות כל הנשמות משבט זְבוּלֵן ובפרט הנשיא אֵליאַב בֵּן־חַלֹּן. זכותם יגן עלינו אמן.

בַּיּוֹם הַשְּׁלִישִׁׁי נְשִׂיא לְבְנֵי זְבוּלֵן אֶלִיאָב בֶּן־חֵלְן:
קְרְבָּנוֹ קְעֲרַת־כָּסֶף אַחַׁת שְׁלִשִׁים וּמֵאָה מִשְׁקְלָה מִזְרָק
אָחָד בָּׁסֶף שִׁבְעִים שֶׁקֶל בְּשָׁקֶל הַקְּדֶשׁ שְׁנֵיהָם וּ
מְלֵאִים סְלָת בְּלוּלָה בַשָּׁמֶן לְמִנְחָה: כַּף אַחֶת עֲשָׂרָה
זָהָב מְלִאָה קְטְּרֶת בַּּר אָחָד בֶּן־בָּלְר אַיִּל אָחֶד בָּבְשׁי אָחָד בְּן־שְׁנָתוֹ לְעֹלָה: שְׂעִיר־עִיִּים אָחָד לְחַשְּׁאת:
וּלְיֶבְר הְשִׁנְתוֹ לְעֹלְה: שְׂנִים אֵילִם חֲמִשְׁה עַהָּדִים
וּלְיֶבְר הְבִּנִים בְּנִים בְּנִים שְׁנָה חֲמִשְׁה זֶה קַרְבַּן אֱלִיאָב בָּן־

## Tefillah after reading the Nosi portion: Shevet Zevulun - Selfless supporter of Torah.

נְשִׂיא שֶׁל אוֹתוֹ הַיּוֹם יֹאמֵר תְּפִלְּה קְצָרָה, ״יְהִי רָצוֹן מִלְפָנֶיךְ, ה׳ אֱלֹהֵינוּ וֵאלֹהֵי אֲבוֹתִינוּ, שֻׁהָאִיר הַיּוֹם בְּחַסְדְּךְּ הַּנְּרִוֹל עַל נִשְׁמְתִין כַּהִישִׁין, דְּמִרְחַדְּשִׁין כַּצִּבְּרִים וּמְצַבְּצְפִין בִּשְׁכָחִין וּמְצַלְּאִין עַל עַפָּא כַּוְדִישִׁא יִשְׂרָאֵל, רִבּוֹנוֹ שֶׁל עוֹלָם, הַבְּיִים וּהְעָיֵל הַבָּּרִים כַּוְדִישִׁין, לַאֲתַר כַוְדִישָׁא, דְאָהְמֵר עֲלָהִי וַאלֹהֵי וַאַלְהֵי מֵשְׁכָם וּבְּלְתָּדְ, ה׳ עֲלְהִי וֵאלֹהֵי אֲלְהִי וֵאלֹהֵי שֶּלְהָים אַנִי עַבְדְּדְ מִשֵּׁכֶם (בְּלִינִי) שֶׁבְּנְידְ, ה׳ בְּאוֹרְתָּךְ בָּבְּישְׁה שֶׁל הַנְּשִׂיא הַיּוֹם, אֲזִי יָאִירוּ נָא עָלִי בָּל נִיצוֹצִין כַּדְּישִׁה שֶׁל הַנְּשִׂיא הַיּוֹם, אֲזִי יָאִירוּ נָא עָלַי בָּל נִיצוֹצִין כַּדְישִׁה שֶׁל הַבְּשִׁת וֶה הַאֲּבֶם לְהָבִין וּלְהַבְּיוֹ וּלְהַשְּׁת וֶה הַשְּׁבְּם בְּקְרְשֵׁת וֶה הַשְׁכִּם לְּהָבִין וּלְהַבִּין וּלְהַעִּי וְנִרְעִי וְנִרְעִי וְנִרְתְּךְ וְבְּלְבִי עִלְבְּי בְּלֹי יְמֵי חַיַּי, אֲנִי וְוֹרְעִי וְנָרְעִי וְנִלְבִי עִלְבָּי עִלְבְּר וְמִי חַנִיּי, אֲנִי וְוֹרְעִי וְנִרְעִי הֵעְבְּהְרְ לְּבָשׁוֹת רְצוֹנְךְ בְּלֹי וְמִר חַוֹי, וְהוּא מִנְהָר וְנָבוֹן הוּא מִנְהָר וְנִבְין עוֹלְם". וְמִר עוֹלְם", וְמִר עוֹלְם", וְבִיר וִישׁר, וְנִבוֹן הוֹיא.

Shevet Zevulun Ben Yaakov Avinu — Was born on the 7th of Tishrei and left the world at the age of 110. Zevulun was buried in Sidon. Zevulun inherited mountains, hills, seas and rivers. Hashem said "they will need your Chilazon" (a rare type of sea snail used for dyeing techeiles, threads for tzitzis). Then Zevulun asked Hashem "how can I be sure that I will be paid for this rare Chilazon snail?" Hashem replied "whoever takes the Chilazon from you without compensation will ultimately fail in his endeavor". The tribesmen of Zevulun were sea trading merchants and with their profits supported the Torah institutions of his brother Yissachar (Bereishis Rabbah 99:9).

- The symbol of the Tribe of Zevulun is ships;
- The gemstone of the Tribe of Zevulun is Diamond (*Yahalom*);
- The flag banner emblem of the Tribe of Zevulun is white with a ship on it.

May it be in the merit of the Holy *Tzaddik Shevet* Zevulun *Ben* Yaakov *Avinu* that *Klal* Yisrael be *zoche* to maintain our mission of *kedusha v'tahara* and *yiras shomayim* ~ even in the most trying circumstances and places.

May his *zechus* uplift us to dedicate ourselves to honor and support *Hashem's* holy *Torah* completely, *Amen*!!! May Hashem bless us to be zoche to become true selfless supporters of His holy Torah, Amen!!!!

May it be in the merit of *Shevet* Zevulun that *Klal* Yisrael be blessed with an outpouring of *parnossa* and may all that who are in need be blessed with all they are lacking, Amen!!!

May it be Hashem's Will and greatest mercy that all the neshamos that have fallen from this Shevet and from all the Shevatim be uplifted to their proper place in shomayim in the zechus of Shevet Zevulun ben Yaakov Avinu and the Nosi Eliav Ben Chaylon. May it be His Will - Yehihyu L'Ratzon Imrei Fi V'Hegyon Libi Lifanecha Adonai Tzuri V'Goali, Amen, V'Amen!!!

וז"ש (דברים ל., יח) שמ"ח זבלו"ן בצאת"ך, בהוצאות שאתה מוציא לכבוד התורה שהוא השכר. גם בעולם הזה תשמח בו מיד, כיון שהוא (זכולון) צריך להרויח עוד, כדי שיוכל להחזיק את התלמיד חכם בפרנסתו, על כן שכרו בעולם הזה וחלק מב בהתורה כנזכר, ואתי שפיר בעזרת השם יתברך:

(ל, כ) **ותאמר** לאה זברני אלקים אותי זבר מוב הפעם יזבלני אישי כי מוב הפעם יזבלני אישי כי ילדתי לו ששה בנים ותקרא את שמו זבלון. עיין ברמב"ן הקדוש ז"ל (ד"ה זברני) שלא מצא מוצא למלה הזאת זב"ד בלשון הקודש, (ועיין שם מה שנדחק מאר לקרבו לפשומו ולקצת פתרונו). וגם יש לדקדק, מה זה דוקא בשביל שילדה לו ששה בני"ם יזבלני וכו' זב"ד וכו', ותקרא את שמו זבלון.

אמנם יובן בפשט שבסוד ורמז הענין, כי הנה זבולון ברכתו הוא עושר גדול ושפע, וממציא פרנסה לאחיו העוסק בתורה, והשפע וממציא פרנסה לאחיו העוסק בתורה, והשפע הוא בא דרך היסו"ר מדה הששי"ת כנודע, והיסוד בא מי"ג מדות דיקנא כביכול, בסוד סרים אין לו זקן כנודע בהאריז"ל (עיין שער הכולל ענין ספירת העומר דרוש יב), והאמנם העיקר התכלית להמשיך על ידי השפע ממזלא עילאה, לבמל הע' שנין דעניותא דגלות בתראה המבואר בתיקוני זוה"ק (הק' י, ב), (והן המה חבלי משיח), בתיקוני זוה"ק (הק' י, ב), (והן המה חבלי משיח), ולקרב הגאולה שיבוא ויגאלנו במהרה בימינו, וביום ההוא יהיה ה' אחד כנודע שיהיה במקום הוי"ה ית"ש, ואז יהיה בגימטריא הזווג (הוי"ה אדני) עולה יפ"ה, כנודע בספרי קודש.

וז"ש בלידת זבולון בן שש"י, (יסוד). דיעק"ב, (זעיר אנפין, בעל שש"ה קצוות). זב"ד, (בגימטריא י"ג מדות דיקנא כנ"ל). מו"ב, (מדת היסו"ד כנודע). הפעם

יזבלני אישי, (יעקב כנזכר). כי ילדתי לו שש"ה בנים (כנזכר. וגם [ששה], ו' פעמים ב"ן בגימטריא שי"ב, י"ב פעמים הוי"ה, שהוא [יעקב] זעיר אנפין שורש האילן הכלול מי"ב צירופים, [וכנודע במקובלים ראשונים]. וגם ו' פעמים בני"ם) בגימטריא ברי"ת, היינו מדה הששית יסוד ברי"ת קודש. וו"ש שש"ה בני"ם ותקרא את שמו זבלו"ן, (בגימטריא יפ"ה, שהוא היחוד גמור לעתיד במהרה בימינו בביאת גואל צדק) כנ"ל (עיין שער יששכר מאמרי חורש תשרי מאמר תקע בשופר אות לב).

וכאשר שמעתי מאדומו"ר הה"ק רבינו יחזקאל זי"ע אבד"ק שינאווע כי ביום ג' בניםן נשיא זבלו"ן היה מסוגל לו להמשיך פרנסה ועשירות, ואז הוא בימי ניסן זמן הגאולה, כר' יהושע בניסן עתידין לינאל במהרה בימינו (ראש השנה יא, ב), והבן]:

(ל, כג) ותהך ותלד בן ותאמר אסף אלקים את חרפתי ותקרא את שמו יוסף וגו'. בתרגום יונתן וילדת בר ואמרת כנש ה' ית חסודי והיכדין עתיד יהושע בריה דיוסף למיכנש ית חסודא דמצרים מעל בני ישראל ולמגזר יתהון מעיברא לירדנא, עכל"ה. השמיענו התרגום יונתן כי זהו מדת יוסף הצדיק, תיקון יסוד ברית קודש, על כן תיקן זאת יהושע שהוא מזרע יוסף, להעביר חרפת בני ישראל, ולהסיר הערלה הערוה החופפת על היסוד ברית קודש, ולמול את בני ישראל שנית, הגם שהיה זה אפשר לעשות על ידי משה רבינו מצוה שאפשר לקיימה עוד בחוץ לארץ, למול כלל ישראל הנולדים במדבר, וכמו שמל את הראשונים במצרים.

אך זהו זכה יהושע מבני יוסף, יען שהיה יוסף הצדיק בהפלגה בתיקון מרה זו, עד שמל There is a *segulah* from the Kozhnitzer *Maggid* to recite three well-known stories (reproduced below) related to *Pesach*, (usually on the *Shabbos* when we bless the new month of *Nissan*). The *segulah* is that the stories will bless the Jewish people with an abundance of provisions and necessities for the upcoming *Pesach*.

### Three Stories that are a Segulah for Parnasa for Pesach

- 1) A certain Jew was selling brandy before *Pesach*, to provide for the upcoming holiday expenses. He went from country to country, but at one border, the guards seized his barrel, since he lacked the proper licenses. The Jew quickly traveled to the Rebbe Reb Meilech and poured out his heart. The Rebbe Reb Meilech told him to tell the guards to taste the contents of the barrel; it was only water. The Jew did as the Rebbe had told him. They were surprised to find that the Jew was telling the truth! They returned the barrel to him, but then he went back to the Rebbe, crying: "Now how can I provide for my family for the holiday? The barrel of brandy was my only way of earning a livelihood and now it's full of water!" The Rebbe Reb Meilech told him to taste the contents of the barrel. To his delight, it was full of brandy once again! And the Jew had all the necessities for *Pesach* in abundance!
- 2) A king lost his ring. He proclaimed that he would pay a handsome salary to everyone who searched for it. There was a poor Jew who had no money for *Pesach*. His wife advised him to take up the king's offer. So he joined in the search, and with the money he earned, he bought all the necessities for *Pesach*. This Jew was also a generous fellow; he invited many guests for the *seder* that year.

Among the king's advisors was a wicked anti-Semite. On the *seder* night he went to the Jew's home and peeked in through the window. When he saw the Jew eating and drinking and not searching for the king's ring, he saw his chance. He quickly went back to the palace. "Your Majesty," he said. "You've been fooled.

I'll show you!" The king followed his advisor to the house of the poor Jew, and peered in the window. There was the Jew at a table full of guests, eating and drinking like a king! Still, the king was loath to think ill will of his Jewish subject. He told the advisor, "This Jew is probably interrogating these men to see if they know the ring's whereabouts."

This Jew's custom was that at "Dayenu," he would recite each verse and all the guests would respond, "Dayenu." It so happened that the advisor's name was none other than Dayenu. Just then, they all answered in chorus "Dayenu!" The king's advisor paled.

The king understood this to mean that his trusted advisor had in fact stolen the ring. He commanded his royal guards to seize the advisor and jail him, and he confessed to the crime. And the Jew had all the necessities for *Pesach* in abundance!

3) There was a certain Jew who worked hard for his landlord, the *poritz*. One day, the *poritz* said, "It's lucky for you that I support you. Otherwise, you would starve!" In his simple faith, the Jew answered, "What are you saying? There's a G-d in Heaven and He provides for all His creatures. If the *poritz* won't serve as G-d's agent, G-d will find me another."

The *poritz* angrily banished the Jew from his property. This occurred right before *Pesach*. This poor Jew now had no money to buy the necessary provisions. The *poritz* had a huge treasury where he kept all his gold. He would go in from time to time to count and polish his coins. He would spit on each coin and then polish it till it shone. The *poritz'* pet monkey would go with the *poritz* into the treasury and watch him. He saw his master put the coins close to his mouth; he thought that the *poritz* was eating the coins! Monkey see, monkey do. The monkey copied his master. It stole alone into the treasury and feasted on the gold coins. The monkey ate so many coins that it died.

When the *poritz* came into his treasury and saw the dead monkey, he didn't realize the cause of its death. His anger had not abated, and he commanded his servant to throw the monkey into the Jew's house, to teach him a lesson. "If I don't provide for him, no one will!" The servant threw the monkey in through the window. When it landed, its stomach burst and all the gold coins came pouring out. Then the Jew was able to buy an abundance of provisions for *Pesach*.

On the *seder* night, the *poritz* sent his servant to see how the Jew was suffering without food. But the servant reported that the Jew's house was full of food and drink. The *poritz* later sent for the Jew and asked him from where he'd had money. The Jew told the *poritz* how someone had thrown a dead monkey into his house and that hundreds of gold coins had burst from it. The *poritz* then admitted, "Now I truly see that it's *Hashem* Who provides for us all." And the Jew had all the necessities for *Pesach* in abundance!

May you all be blessed with abundant resources for a *Freilicha* and *Kosher Pesach*. May your tables abound with guests who enlighten your seder with gems of *Torah*, May you and your children and your children's children not know from want all of your days, May your seder table be blessed with the visible revelation of *Eliyahu HaNavi* in preparation for the coming of *Melech Moshiach*, *Amen*.



כי"ק קדמון אשר נמצא בין כתבי הגאון הקדוש רבי יעקב אר"י זי"ע מראדזימין

זה השם שמש משה רבינו ע"ה וכל מי שיוליכנו עמו לא יהי ניזק לעולם, וזהו השם:

> י-ה, י-ה-י-ה, י-ה-ו, ח-י ח-י, א-ה א-ה ב ב,

# תפילה לפרנסה מהשלה״ק לאמרה לפני ר״ח ניסן

The Shlah HaKodosh writes that one should recite the following Tefila for parnasa on the day before Erev Rosh Chodesh Nisan. He writes that one should fast on this day. (If one doesn't fast, the fast can be redeemed through Tzedaka.) Whether or not one fasts, one can say the Tefila, which asks Hashem for parnasa and that our merits not be used up in this world.

כתוב השל"ה הקדוש (מסכת תמיד - עניני תפילות וקריאת ס"ת - ק"א) ראוי לצום שלא יאכילנו הקדוש ברוך הוא זכיותי בעולם הזה ויהיה זה התענית יום קודם ערב ראש חודש ניסן כי בניסן טללים שהם לברכה נפתחים וזה הנוסחא של התפילה:

לְמֵשְׁקֵל, חֵן בְּלְבּי וּבְלֵב כָּל חַנְלְוִים אַלֵי שֶׁל א לְהִשְׁחַמֵשׁ בְּמִחְּנוּחֶךְ בְרֶעָתִי לָעוֹלֶם חַבָּא עוֹלֶם חַנְצְחִי. וּבְאִם רְצוֹנְךָ הַטוֹב לְמֵהַב וְל א אַנְשִׁים הַגוּנִים, עַשׁוֹת אָדֶקָה הַרְבָּה וּגְמִילַת חַסָּדִים לַקְרוֹבִים תַעַנוּגִים גוּפָנִים, וְיִתְפַּרְנְסוּ מִמֶנוּ בַעַּלֵי תּוֹרֶה אַנְשִׁים כְּשֵׁרִים לְנַפְשִׁי שָׁלֹא יִהנֶה חַם וְשָׁלוֹם הָעוֹשֶׁר שְׁמוּר לִי לְרָעָה לְהַאַכִּילַנִי סְפָּרִים הַרְבָה, וְבֶסף וָזָהֶב לְרוֹב, וּמֵלְבּוּשֵׁי כְבוֹד וְדִירָה בְּלֶבוֹד, הַנוֹתֵן בּמִילוּי וָרֶיוַח וְעוֹשׁר וְכָּבוֹד, כָּל זָה אַמָּה עוֹשֶׂה בְּנִדְבַת לִבְּדָ הַטוֹב. כִּי אַמָּה הוּא נְדִיב בֶּאֶמֶת, לֹ א כְמוֹ שֶׁקוֹרִין לְפְעָמִים לְאָדֶם וָלַרְחוֹקִים, וּדָבַר יקוק יָקוּם. יִהְיוּ לְרָצוֹן אָמְרֵי פִּי וָהָגְיוֹן לְבִּי לְפָנֶיךֶ הַמְעֵט מוְכֵיוֹתֵי שֶׁבְּיָדִי, וּבְאִם הוּא כֵּן קֹח נָא אֶת בּרְכְתִי וָאַל אֶרְאָה קטוֹנְתִּי מִכָּל הַחַסָּדִים אַשֶּׁר עְשִׂיתָ אֶת עַבְדֵידָ, וָיָרֵא אָנ כִי מְאוֹד וֹנְתַהָּ לִי עוֹשֶׁר וְכָבוֹד מִיָּדְךֵ הַכּ'ל, בַּרַכְהָנִי מִכּ'ל בַּכּ'ל כּ'ל. נְתַהָּ לִי לָבְרֶ הַטוֹב טוֹב וּמֵטִיב אַפָּה לַכּ'ל. וְלִי אַנִי עַבְּדֶךֶ הַטַבְהָּ עַל כָּל, טוֹבָה שֶׁקַדְמוּהוּ וָהַרֵי הוּא כְּסוֹתַר, אָכֵן מִי הָקְדִימְךֶ וְשִׁלַמְהָּ, וּבְנִדְבַת אָדֶד נְדִיב, כִּי נְדָבָתוֹ אֵינָה אֵמִיתִּית רַק לְתַּשׁלוּם גְמוּל אוֹ בִּשְׁבִיל הוא הַמֵּכִין כּל צָרְכֵיהֶם, וּנוֹסֶף עַל הַצְּרָכִים הַהֶּכְרֵחִיים אַתָּה הוּא אַפָּה הוּא הָאֶ־לֹ ־הִ־י־ם הַוָּן מִקּרְנֵי רְאֵמִים וְעַּד בֵּיצֵי כִינִים, וְאַתָּה ַ-ק-ו-ק צוּרִי וָג אֲלִי.

## **「ひぢ ぢずばなし山**

סטלה נפלאה לאדם להכן נמש רוחו ונשסת,ותיא תצובה מהאור המפלא רבנו הארי רל, לומר בכל חם יוים אחר התפלה **הכן מיח מתקני הזווהר הקודש** ודוא מסגל להכן נתן פנם הברית, נפסרט בו הפי בנים שראה כך יהו. תישם יפנו להכן ניתן, ולא ניתול בכיסטא לעל מא רקשים. אומרקו בשל היה ונשמה: בוסים ומישתו בדלים ממנו. נואני בא לידי קרי במהרה. הואני הזאה מיחה בניו. הזה יוכדו ליראת שמים. ומצליח בכל דרכיו. וזאני בא לידי דולי המפל. הזרום מהלו ואני מתמומם. כולא יבוא לידי הסרון כיס תניות, ולא יצמוך לבריות. יולא שיבוי ומלים המחירו. יאורכה לאריכות ימים. יבאיובה לעולם הבא.

יוהי בָּלָם אַרבּי אָרבׁיביני לַכֵּינוּ, יּמַלָשִׁיה יִדִינוּ פוֹנְנָה לָכֵינוּ, יּמַלַשִּׂיה יִדִינוּ פוֹנְנַהיּ.

לאפְלָלָאָר פָּאָל יִישְׁרָין אַרִיין בְּיִלְנְייִאָּר שְׁיִבּין שְׁבָּי, בְּאָנִין אָבָּין שְׁבָּי, בְּיִבּי מְשִׁבְּיוֹ וְאָבִין וְיִבְּאָר אִיבִּין בְּיָבִי שְׁבָּיוֹ וְלְבָּין אַבְּיִי בְּיִבְי שְׁבְּיוֹ וְלְבָּין אַבְיּי מָא. לְיוֹינִם אָפָּא וְּפָאָר אִיבּי כָּאוֹ דְּלָבִיוֹ וֹיֹן בְּיִבְּי שְׁבְּיוֹ בְּיִי לְבָּאָר בְּיִבְיוֹ מְשְׁבְיוֹ וְאַנְאֵל אָבְיּים אָבְיוֹ בְּיִי בְּיִבְּיוֹ וְיִבְּאָר בְּיִבְּי שְׁבְּיוֹ וְיִבְיִים אָלְבְאָר בְּיִבְי בְּיִבְי בְּיִבְי בְּיִבְי בְּיִבְי בְּיִבְי בְּיִבְי בְּיבְי בְּיבִי בְּיבְי מְנִינִים וְאָבָין אַבְּיים, בְּבְּיוֹ בְיבָוֹ בְּיבִין בְּיבְּיבְ בְּיבְּי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְיבְי בְּיבְי בְיבִין בְּבְיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְי בְּבְי בְּבְיבִי בְּיבְי בְּבְי בְּיבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְי בְּבְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְי בְּבְּבְי בְּבְּבְי בְּבְּבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיבִי בְּבְיי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְיבִי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְיי בְּבְי בְּבְיבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְיי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְיי בְּבְי בְּבְיי בְּבְי בְּבְי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְּבְי בְּבְיבְי בְּבְיי בְּבְי בְּבְיבְיי בְּבְי בְּבְי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְייִי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְי בְּבְי בְּבְי בְּבְיי בְּבְיי

קבו יקואל אינון קרון קלין נצח והור , קנוי דיקואל סבא ממודא דארקה, אווי קליק אינון קרוק קלין נצח להור את הקלה קר קיביטי קיביטי קיביטי אפין קלין מליאה להו, אות להור האיה הניים אול הור בפליו, ואית להור האיקורי לניל קרוביה אלין מליאה מלויה אקבור ישליה אינון לא ראקה אליה אליקה האיקורי לניל קרוביה אלין מליאה מלויה אקבור ישליה אינון לא ראקה אליה אליה האיקורי לניל קרוביה אלין מליאה מלויה אקבור ישליה אינון לא ראקה אליים אליים אינון לא ראקה האינון אליא מלוים אליים אליים

לאורה דלקה אדם ולאורה לוויה ולאורה לנוש והשאלה לאולא והגין דא אקרו מאני. אודעים מלאמות וופר ווה אינון לקבל אודעים מלקוות וופר ווה באבת ואינון מושטותיקם ביום השבת וופר הוא ודאי דכל מאן דכלים פאלי אוקוד נווא דגיהנם וכלם דמורה דאיהו נווא דגיהנם בללה אתמר שמת לא הבערי אש בכלי ופאה איהו מאן דנטיר דווה לשבת דאיהו לבא דלא אתקרים פפון לאיםו דטווולי

מאות שָׁלָּיָת יִמְטֵי עַר צַּיִּרִיק שְׁבִּיעִי ,יִמְשֵּׁין צִּשְׁכֵּי - כְּלְּנְּתָא דְאֵיהִי שְׁבִיּנְים שְּׁבִּעִי

מתניתון אין כוקון בשבת האפון מכאכות אינון משיבון כישראכ לקבכ מכקיות

יציאות השבת שנים אינון לקורה והנותה הקביד כון בבת אותה פואן האלקה והנות בשבת אותה השבת הינון לקורה והנותה בשבת אותה בשבת אותה בשבת היכול הקביד לון בבת אותה בשבת היכול היכול הקבות ומנות הבלה ומנות הבליא בשבת היכול הקבות השבת היכול היכול הקבות השבת היכול היכול הקבות היכול היכו

וְשָׁלֵה אַתְּמֵר שִׁיתּ זָה שֶׁלֵ לְּעָבֶּיֹךְ מַעֵּלֵר וְצָלֵיךְ וַעָּלֵל מְטְבָּא אָתְבֵר שְׁהַיתְּ בַּשְׁבָּת בְּשְׁבָּת לְשָׁנִייִ בְּלְבוּשִׁין בִּשְׁרָבָּא בְּמַאֲכָלִין וְצִרוּךְ לְמְנָיֵר שְׁלְבָּעוֹ וְנָירָה בְּשְׁבָּת וְכָל בַאֹנְיָם מִירְ הֹי וְבְּיִן דָּא בְּמָצֵר אַ אַבְּנָה מִלְיָם מיי היי וְבְּיָּוֹ דָא אַרִר בָּר עַּטְּ בְּשְׁבָּת אָלְבָת שְׁלָנוֹיִ בְּלְבוּשִׁין בְּשְׁרָבָּא בְּמַאֲכָלִין וְצִרוּךְ לְמָנְיֵי מוֹטְיף מָחוֹל עַל הַפְּיָשׁ וְכָל הַמִּינְם אָבְיר שְׁכִּיה בָּעִלוּה נְבָל הָאָלֵיי אָר בְּלָלִי אֵיבְכָה אַלְנִיךְ הְּעָל הְטִּנְּיָה שְּׁבְּיה בָּעְלּיה אָר בּלְּלֵי אָר בְּלֶל הְטִינְיף הְּעָבִּר שְׁרִינִים, בִּי בַּמְּלוֹם מִיךְ בַּיְּבְּיב בְּעִל בְּעִל הְטִּבְּים בְּעִבר שְׁרִינִה בָּי בַּעְרָה בְּעָבְייף בְּעָל בְּיִבְיִיף הְעָבָּים בְּעִילוֹים וְכָּל הַמִּוֹלִיף בְּעָל הְטִינְּיף הְעָבָּיה בְּיִים בְּעִיל בְּעִל בְּעִל בְּעִל בְּעִל הְעִבְּיה בְּעִבר שְׁבִּיה בִּיך בְּעָר בְּעִיל בְּעִל הְעִבְּיב בְּעִבר בְּעִיבְיה בְּעִבְּיה בְּעִיבְיה בִּיבְיים בְּעִיל בְּיִים בְּעִיל בְייִים בְּעִיבְיה בְּעִיבְיה בְּעִיבְיה בְּעִיל בְּעִים בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיבְיים בְּעִיים בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיים בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיבְיים בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעָר בְּעִיל בְּיִיל בִּיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְּעִיל בְיל בְּעִיל בִּער בְּיבְּער בְּעִבּיוּים בְּיבְּיבְייבְיים בְּיבְיבְיים בְּער בְּיבְּיבְיים בְּעְבִיוּים בְּיבּיוּים בְּיבְּיבְי

פרוף ה׳ לעולם אמן ואמן

לעלוי גשמות

בייבן בן בפתכלי הירץ – בהן בן בפתכלי הירץ בן בפתכלי בן דוד ר' בתן בן אהרן – ר' בפתכלי הירץ בן שמענון

7.11.12.17

## ג' ניסן כסגולה לפרנסה ועשירות

המנחת אליעזר ממונקש בספרו "חיים ושלום" (פרשת ויצא - רף קי"ב) מביא בשם האדמו"ר משנאוע וו"ל "וכאשר שמעתו מאדמו"ר הה"ק רבינו יחזקאל זי"ע אבר"ק שינאווע כי ביום גי ניסן נשיא זבלון היה מסוגל לו

כידוע שבט זבולון היו ממחזיקי התורה ובג' ניסן קוראים בפרשת הנשיאים את תרומת נשיא שבט זבולון, אליאב בן חלון. מסביר המנחת אליעזר וו"ל (שם) ח"ש שמה זבלון בצאתך, בהוצאה שאתה מוציא לכבור התורה שהוא השבר (הלימור של יששבר זה השבר של התמיכה מזבולון). גס בעולם הזה תשמח בו מיד, כיון שהוא (זבולון) צריך להרוויח עוד, בדי שיובל להזיק את התלמיו הבם בפרנסתו, על כן שברו בעולם הזה וחלק טב בתרה בנזבר, ואתי שפור בעזרה השם יתברך. ההסבר לזה שמי שתומך תורה כמה שהוא יכול, יקבל יותר

יהי רצון מלפניך ה' אלוהינו ואלוהי אבותינו , שיהיו מזונותי ופרנסתי ומזונות ופרנסת בני ביתי עם מזונות ופרנסת כל עמך בית ישראל, מוכתרים ומאוּמָתִים ומוצדקים בידך, ואל תצריכנילידי מתנת בשר ודם ולא לידי הלואתם, כי אם לידך המלאה הפתוחה, הקדושה והרחבה, ותהא מלאכתי וכל עסקי לברכה ולא לעניות, לחיים ולא למוות, ותזכני שלא יתחלל שם שמים על ידי, ואהיה מן המועילים ומשפיעים טוב לכל אדם תמיד, ותמלא ידי מברכותיך ושבענו מטובך, במו שעשית ליוצאי מצרים, כי אתה ה' ברכת ומברך לעולם. עיני כל אליך ישברו, ואתה נותן להם את אכלם בעתו, פותח את ידך, ומשביע לכל חי רצון. השלך על ה' יהבך והוא יכלכלך, לא יתן לעולם מוט לצדיק. וְאַהֶּן נשמות הקדושות והטהורות, העתירו אל ה' בעדי ובגללי, ירים קרני ויגביה מזלי, למען אוכל לעבדו בלבב שלם כל ימי טולם. אמז:

## סגולת הרמע"ן לשמירה והצלחה

וכתב הרמב"ן זיע"א הפליג מאוד בתועלת אמירת הפסוקים (וגם לכותבם כקמיע), וכתב שאמירתם מדי יום מועילה לשמירה ולנשיאת חן ולהצלחה (שומר ישראל סימן ה)

יוֹמָם יְצֵנֶה אֲדֹנָי חַסְדּוֹ וּבַלַּיְלָה שִׁירֹה עַמִּי הְפִּלָּה לְאֵל חַיֶּי (תהלים מב,ט)

וֹאָנִי תְפַלָּתִי לָךְ אֲדֹנָי עֵת רָצוֹן אֶלֹהִים בְּרֶב חַסְדֶּךְ עֲנֵנִי בָּאֶמֶת וֹאָנִי תְפָלָתִי לָךְ אֲדֹנָי עֵת רָצוֹן אֶלֹהִים בְּרֶב חַסְדֶּךְ עֲנֵנִי בָּאֶמֶת

דְּרַשְׁתִּי אָת אֲדֹנִי וְעָנָנִי וּמִכָּל מְגוּרוֹתֵי הִצִּילְנִי (תהלים לד,ה) הַמֵּה אֵלֵי אָוְגְךְּ מְהֵרָה הַצִּילֵנִי הֲיֵה לִי לְצוּר מְעוֹז לְבֵית מְצוּדוֹת לְהוֹשִׁיעֵנִי (תהלים לא,ג)

אָלהִים לְהַצִּילֵנִי אַדנָי לְעִוְרָתִי חוּשְׁה (תהלים ע,ב)

וְאַהָּה אֱלֹהִים אֲדֹנָי עֵשֵׂה אִתִּי לְמַעַן שְׁמֶּךּ כִּי טוֹב חַסְּדָּךּ הַצִּילֵנִי (תהלים קש,כא)

אַבָּה הָאֵל עֹשֵׁה פֶּלֶא הוֹדַעָּהָ בָעַמִּים עָזָּך (תהלים עז,מו)

וַיּוֹשִׁיעֵם לְמַעַן שְׁמוֹ לְחוֹדִיעַ אֶת גְּבוּרְתוֹ (תהלים קו,ח)

הָבָּה אֵל יְשׁוּעָתִי אָבְטַח וְלֹא אֶפְּחָד כִּי עָזִי וְזִמְּרֶת יָה אֲדֹנָי וַיְהִי לִי לִישׁוּעָה (ישעיה יב,ב)

אֱלֹהִים אַל תִּרְחַק מִמֶּנִּי אֱלֹהַי לְעֵּוְרָתִי חוּשָׁה (תהלים עא,יב)

www.tfilah.org באדיבות אתר תפילה, אתר התפילות, הברכות והסגולותו

## ていい くいりつ

אָנְלֵּנְ בְּעוֹלֶם וְעֵל יְדֵי אוֹר הָעֵינִים יְעֵלֵּנְ כְּל אָמִתּיִים, אֵשֶׁר אַהָּה לְבַד יוֹדֵעַ נִפְּלְאוֹת תּוֹרֶתָם

ֹדֵבְאִים, וְתָהֶּן כּחַ שֶׁיּתְגַּבֵּר לֵב חֶכֶם לְיָמִין עַל לֵב הַכְּסִיל שֶׁהוּא מִשְּׁמאל, אֲשֶׁר מִשְּׁם כְּל יִתְבַּמֵּל הַלֵּיצְנוּת שֶׁל כָּל הַחוֹלְקִים עַל הַכְּשֵׁרִים

בָּל מִינֵי עַצְבוּת וְלֵיצְנוּת הַבָּאִים מִמֶּרָה שְׁחוֹרָה,

זַלִּאָנוּת שֶׁלְּנֵם, שֶׁהוּא שְׁחוֹק הַכְּּסִיל, וְיִתְבַּמֵּל

וְשְּׁמֵאל לְגַבֵּי הַיֶּמִין.

זמוחין הָעָלְיוֹנִים, שָׁנִּוְכָּה שִׁיִּהְיגּ נִמְשָׁכִין עָלֵינּוּ בּשְׁלֵמוּת הָרָאוּי, בִּקְדַשָּׁה וּבְטְהֵרָה גְּדוֹלָה וְתִפְּתַּח נו אור הַדַּעַת, וְהַשְּׁפִּיעַ עָלֵינוּ אוֹר

לִי שׁוּם פְּגָם כְּלֵל וּכְשֵׁם שֶׁהוֹצֵאתָ אֶת אֲבוֹתֵינוּ

אָהוּא הִקוּן הַדַּעַת בִּשְׁלֵמוּת בִּקְדַשָּׁה וּבְּטְהֵוְה,

נגָא יְהוָה, חוּס וַחֲמֹל עָלֵינוּ, וְוַבֵּנוּ לְתַקּן הַבְּּרִית

וְּפֶּטַח כָּל הַמּחִין הַקְּדוֹשִׁים, מחִין דְּגַּדְלוּת וּמחִין בַּקְטְנוּת.

בּטְתַעוֹרִית בָּדוֹל וּבְהַתְּלַהֵבוּת נִמְנֶץ, בִּקְנֻשְׁה נדולָה וְנוֹרָאָה וּבְשִׂמְחָה וְחָדְוָה רַבָּה וַעֲצוּמָה, נְּרָאוּי וְתַעַוֹרֵנוּ לוֹמֵר הַהַנְּנֶדְה בְּקוֹל רֶם בְּכַוְנֶּר יוָכֶּה לְּטַדֵּר הַמֵּדֶר שֶׁל פֶּטַח בְּקְדָשְׁה.

זַלַק לָבֵנוּ וְנָעֶלְמוּ מֵאָתָּנוּ חַשְּׁבְעִים וּשְׁנַיִם

שְּׁכְּתוּב: "כִּימֵי צֵאתְף מֵאֶרֶץ מִצְרֵים אַרְאָנּוּ יִרְאוּ נִפְּלָאוֹת, וִיקֵיֵם מְהֵרָה מִקְרָא

.". פלאות

צַּדִּיקִים שֶׁבְּדוֹרֵנוּ, וְאֵין אָנוּ יוֹדְעִים בְּבֵרוּר אֶחֶד

הַמָּסִית אָת הָאָדֶם לְהַרְהֵר אַחַר תַּלְמִידֵי חֲבָמִים

אָבְעוּרֵנוּ, אֲשֶׁר זָה הַשְּׂאר וְהֶחֶמֵץ שֶׁבַּלֵב, הוּא

יִרְאוֹת רָעוֹת, לְהָקִים אוֹתָם לְאַהֲבוֹת וְיִרְאוֹת

על יְדֵי הַיָּמִין הַזָּה מָּקִים אֶת הַבּוֹפְלִים לְאַהֲכוֹת

קדושות, וְהַיָּמִין יַצְבִּיר הַחֹשֶׁךְ מֵעֵינֵיהֶם עַד אֲשֶׁר

עיניהֶם

שָׁבַּדּוֹר וְלוֹמֵר זָה נָאָה וְזָה לֹא נָאָה וְעֵל יְדֵי זָה

נְאֵנּלֵי בָּאָה" וְעֵל יְדֵי זֶה תְּבַשֵּׁל מֵאתָנוּ שְׂאוֹר וְחָמֵץ שָׁל יָצֶר לֵב הָאָדֶם רֵע שָׁנְשְׁאַר לְנוּ בַּלֵב, כְּמוֹ שֶׁכָּתוּב: "כִּי יוֹם נָקָם בְּלְבִּי, וּשְׁנַת הַמְּקְדָּשׁ וְעֵל יְדֵי זֶה מְּעוֹבֵר הַגְּאַלָּה הַמְּלוּיָה הפַקשות וְהַתְּחֵנוֹת אֲשֶׁר אָנוּ מִתְפַּלְלִים אֶל הַבֵּית

אַמְתִּיִים, וְאָוְכֶּה לְהַמְשִׁיךְּ הָמִיד דְבּוּרִים חַמִּים אַלֵּיךְ בְּהַתְּקִשְׁרוּת נִשְׁמוֹת יִשְׂרָאֵי אַשׁ עַל יְדֵי הְפִּלְּה וְתַחֲנוּנִים וּתְזַבּנִי נִשְׁלֵמוּת בָּאֵמֶת עַד שָׁאָוְכֶּה לְבוֹא לְחִדּוּשֵׁי תּוֹרֶד שָׁאָוְכָּה עַל יְדֵי זָה לְתִּקוּן הַבְּּעִית וּלְתִקוּון הַדְּעֵר בְּטְהֵוֶרָה גְּדוֹלֶה, עַד שְׁהַקּוֹל יְעוֹבֵר הַכּּוְּנָה עַד ָּיִתְפַּלֵּל 

זַדַּעַת, וְתַּכְנִיפֵנוּ בְּרַחֲמֶיךְ מְתֵּרָה לְּכֶל הַחֲמִשִּׁים תִּגְאָלֵנוּ וְתַאַילֵנוּ מִכָּל מִינֵי פְּגַם הַבְּּוִית, מִפְּגַם יִשְׂרָאֵל עַם קְדְשֶׁךּ וְקֵיֵם לְנוּ מִקְרָא שֶׁכְּתוּב: זְהֵרֶה לְתִקוּון הַבְּּרִית לְתִקוּון הַדַּצַת בְּאֶבֶת בְּרָאוּי שַּׁצֵרֵי קְדֵשָׁה, וּתְּזַכֵּנוּ בְּרַחֲמֶיף הָרַבִּים חִישׁ קל הוֹצִיאַנוּ מִכָּל הַחֲמִשִּׁים שַׁעֲרֵי טֵמְאָה וְתִּפְּדֵנוּ בְרוּחָבִיּוּת, מִבֶּלוּת הַגוּף וּמִבָּלוּת הַבָּפָשׁ וּתְמַהֵּר תוציא אוֹתָנוּ מִן הַגְּלוּת הַפֵּר הַגָּה בְּגַשְׁמִיּוּת נִעֵשָׂה עַמָּנוּ נִסִּים וְנִפְּלָאוֹת גְּדוֹלוֹת וְנוֹרָאוֹת קדושָה, וְהַכְּנֵסְהָּ אוֹתָם לְאָרֵץ יִשְׂרָאֵל, כֵּן 'תקון הַבְּרִית, לְתִקוּן הַדַּצַת, וְגָתַהֶּ לָהֶם תּוֹרֶתְּ הַכְּנִסְתֵּם בַּחֲמִשִּׁים שַׁצְרֵי קְדֵשָׁה, וְזִכִּיתָ אוֹתָם אָפָגִם הַדַּעַת, אֲשֶׁר זֶה הָיֶה עָקֶר גָּלוּת מִצְרֵים, ווֹתָם מֵחָמִשִּׁים שַׁעֲרֵי טַמְאָה, מִפְּגַם אָגָלוּת מִצְרֵיִם בְּגַשְׁמִיּוּת וּבְרוּחָנִיּוּת,

ליקוטי תפילות, תפילה כ)

וְיִתְגַּדֵּל לְמִעְלָה תּוֹסְפּוֹת קְדֵשָׁה רַבָּה

יתוםן.

כּימִי צֵאתְּךְ מָאֶרֶץ מִצְרֵיִם אַרְאָנּוּ נִפְּלָאוֹת״.

ופּלְתֵנוּ כְּמוֹ שֶׁכְּתוּב: "הַן אֵל כַּבִּיר וְלֹא יִמְאָם" אַהְקְיֶה הְפִּלְּתֵנוּ הְפִּלַת רַבִּים וְלֹא הִּלְאַם אָח

וֹהַמְשִׁיךּ בַּאּרֵרִי תַּתּוֹרֶה מְלֵב הָעֶלְיוֹן אֲשֶׁר שֶׁם על יְדֵי הְפִּלְתֵנוּ וְעֵל יְדֵי זֶה נְזְכֶּה נתובים כָּל בַּאוֹרֵי הַתּוֹרֶה.

תִקְיָת בְּעָוְרֵנוּ, שָׁנִּוְכָּה לְקַבֵּל עָלֵינוּ קְדַשָּׁת תַּג תַּפֶּסָח נוְכָּה לְקֵיֵם מִצְוַת אַרְבַע כּוֹסוֹת שֶׁל יֵין שֶׁל פֶּסַח קָדָשָׁה נוֹרָאָה וַעֲצוּמָה וּבְשֹׁמְחָה וְחָדָוָה גְּדוֹלֶה,

שְּׁשָׁעֵי וַעֲּוֹנוֹתֵי הַגְּּדוֹלִים, שֶׁפְּגַמְתִּי גָּגְדֶּךְ הַרְבֵּה

אָלא וִשְׁלְשוּ אָלֵיהֶם וָרֵע מְרֵעִים שָׁהֵם מֵי

לְמַעֵּן יֵדְעוּ דוֹר אַחֲרוֹן בָּנִים יִנְלֵדוּ יָקוּמוּ

שׁוּתַ בְּתוֹרֶתְּךְ וְנִפְּלְאוֹתֶיךְ הָאֲמִתִּיוֹת שֶׁל עּוֹלֶם הַשֶּׂם פֶּה לְאָלֵם, הֵּן

נוניני ולְכָל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל לְדוֹרוֹתֶם אֶת כָּל מִעֲשֵׁה יספֿרוּ לַבְנִיהֶם" וְנִוֹכֶּה לְחוֹדִיעַ לְבָנֵינוּ וְלַבְנֵי אַכָּפֶּה הַשְּׁכִינָה בִּכְנָפֵּיהָ עַל דִּמְהוֹן שֶׁל יִשְׂרָאֵל ּנְהָרוֹת לֹא יִשְׁסְפּוּהָ", וְעֵל יְדֵי אַהַבְּה הַזּאַת

יִרְאוֹת חִיצוֹנִיּוֹת "לֹא יוּכְלוּ לְכַבּוֹת אֶת הָאַהָּבְּר בְּשֵׁלְהוּבִין דְּרְחִימוּתָא וּמִים רַבִּים שֶׁהֵם אַהָבוֹח

וּמִבּוּל, וְתַעֵּזר לִּי שֶׁאֶתְבַּיֵשׁ בְּעַצְמִי עַל רְבּוּיי

נָאִים וְאָהֹבִים וִיקְרִים בְּעֵינֵינוּ מְאד מְאד וְעֵל יִדִי זָה נְוָבֶּה שֶׁיִּתְלֵהֵב לְבֵנוּ בְּלְמוּד הַתּוֹדְה

וּחשֶׁךְ שֶׁכַּסְּה פְּנֵי תְהוֹם, וּלְהָאִיר אוֹר הָאֶבֶת יתְרַחֵם עָלֵינוּ וְתוֹשִׁיעֵנוּ וְתַעַוְרֵנוּ מְהֵרֶה לְהַעֲבִיר בָּנוּ מִקְרָא שֶׁכְּתוּב: "תּוֹרֵת אֱמֶת הָיְתָה בְּפִיהוּ" נִוְכָּה לְדַבֵּר וּלְגַלוֹת מָמִיד תּוֹרַת אֱמֶת, וִיקֵיֵם

נְעוֹלֶם, עַד שִׁיְּהָיֶה נְחְשָׁב כְּאִלּוּ בָּרָאנוּ אֶת

לָאֲשׂוֹת שׁוּם חָלּוּלְ בֵּינֵיהֶם כְּלָל, רֵלְ כַּלְם יִהְיוּ

הַאַדִּיקִים וְלַבְּלִי לְחֵרְהֵר אֵחֲרֵיהֶם כְּלָל, זִשְׁאר וְהָחָמֵץ שָׁבַּלֵּב, עַד שָׁנִּוְכֶּה לְהַאֲמִין חַם עָלֵינוּ לְמַעַנְךּ וְתָסִיר וּתְבַעֵּר וּתְבַשֵּל מֵאּתָּנוּ.

סַפֵּר וְלָשׁוּתַ בְּנִפְּלְאוֹתֵיךְ וְתוֹרֶתְךְ הָאֲמִתּיִית,

תַמְשִׁיךְּ עָלֵי קְדָשֵׁת פָּסַח הָמִיד, וְתַעֵּור לְנוּ הָמִיד

מָעָלֵי, גוּפִי הַמְּצוֹרֶע, וְהַלְּבֵּשׁ אוֹתִי בַּחְסָּבִיף גוּף אָתָה" רְפָּאֵנִי וְאָסְפֵּנִי מִצְּרַעְתִּי וּמְהֵר לְהַפְּשִׁים רְפָאֵנִי יְהוָה וְאֵרְפֵא הוֹשִׁיעֵנִי וְאוְשֵׁעָה כִּי תְהַלְתִי יְׁעוֹשֶׁר, וּבְבוְכוֹתֵיף תְּבָוְכנִי וְתַשְׁפִּיעַ לִּי עֲשִׁירוּת זרוש מגּן עֵדֵן וְעֵל יְדֵי זֶה יִתְרוֹמֵם מַזְּלִי וְאֵוְכֶּה נֵרְחָמֶיךּ תָרַבִּים רְפוּאַת הַנֶּפֶשׁ וּרְפוּאַת הַגוּוְדּ, דְּעָלְכָּא כּלְא, רוֹפֵא חִנֶּם, רְפָּאֵנִי נְא

פְּשָׁעֵי בַּמְחִילָה גְּמוּרָה בָּאֵמֶת עַל יְדֵי אַהָּבָה

זמיד בָּאָמֶת, גַּל עִינִי וְעֵינֵי כְּל יִשְׂרָאֵל וְנָבִּים

לִרְאוֹת הָאֶמֶת הָמִיד, וְנַבִּים וְנֵרְאֶה נִפְּלְאוֹת יְהוָה בָּל יִשְׂרָאֵל לְאוֹר הָעֵינֵים הָאֲמִתִּיִים, לְהִסְתַּבֵּל בְּנֵיף וְלִבְנֵי בְנֵיף" מְלֵא רְחֲמִים וַכֵּנוּ אוֹתָנוּ וְאָת'

וִפְּלָאוֹת מִתּוֹרֶתֶּדְּ, אֲשֶׁר גַּלִּיתָ עַלְ–וָדֵי צַּדִּיקֵוּדְּ

אָצְרֵיִם עַד הַיּוֹם הַנֶּה, כְּמוֹ שֶׁבֶּתוּב: "וְהוֹדַעְהָם הוָה וְנִפְּלְאוֹתָיו אֲשֶׁר עֲשֶׂה עָפֶנוּ מִיּוֹם יְצִיאַת

הַקְרוֹשְׁה הַוּאת.

אַהֵּבָה", וְתִּמְחֹל וְתִּסְלֵח לִי עַל כֶּל חֲטָאֵי וַעֲוֹבוֹתַי עֿכֿסו פֿאָעי ממּילָא כֿי "אֿל כּֿל פֿאָעים עֿכֿפֿע ימי תּנִשְׁפָּכִין בְּאַהֵבָה תַקְּדוֹשָׁה וְעֵל יְדֵי זֶה תַבּוּשָׁה, עַד אֲשֶׁר הַשְּׁכִינָּה תְּכַפֶּה בִּכְנָפֶּיהָ אֶת עד שָׁאַרְגִּישׁ שָׁנִּשְׁפָּכִין דָּמֵי בְּקוֹבִי מִגְּדֵל הַצְּעֵר

אָבֶן מִבְּשָׂרִי וְתַהָּן לִי לֵב בְּשָׂר, וְיִתְבַּשֵּל

גָּדוֹל בָּקְדַשָּׁה וּבְטְהֶרָה וִיתְחַיֵּק יִצְרִי הַשוֹב, וְתָסִיר

פֹחַסְדֵּיף הַנְּפְּלְאִים, וְתָאִיר עְלִינוּ מִזְּל שֶׁל הַחֲפַצִּים לְכָנִים בָּדֶרֶךְ הַקֹּדֶשׁ בָּאֶבֶּת רַחֵם עָלֵינוּ

פּפָרָט גּדֶל הָעָנִיּוּת וְהַדַּחֵקוּת שֶׁל הַכְּשֵׁרִים

שָׁל הָעַנִיּוּת וְהַדַּחָקוּת שֶׁל עַפְּּוּך בֵּית יִשְׂרָאֵל. מֵאִתָּנוּ חָעֻנִּיּוּת וְחַדּחֲקוּת, כִּי "כְּשֵׁל כּחַ חַפַבָּל" הָעַצְבוּת וְהַלֵּיצְנוּת הַבָּאִים מִנְּיָה שְׁחוֹרֶה וְיִתְבַּשֵּי

וְתַבֵּדֵל וְיִתְקַדֵּשׁ שִׁמְּךְ עַל יְדֵי זֶה וְיִתְבַּשֵּל מֵאַתְּנוּ גפּוּד הַכְּשִׁרִים הַחָפַּאִים לְעָבְדֵּדְּ בָּאֶמֶת, לְמַעֵן עַשִּׁירוּת, וְיִהְיֶה כָּל הָעַשִּׁירוּת אֵצֶל בֵּית יִשְׂרָאֵל

\alian \a

באדיבות אתר תפילה – אתר התפילות, הברכות והסגולות לכל עת | www.tfilah.org

# תחינה לאומרה עערע ראט חודש

בְּלְנִקְרֵר בְּיָמִינוּ. לְנָקְלֵנוּ אֶל אַרְצְּךְ הַקְּדוֹשְׁה, וְאַהָּה אֱמֶת וּדְבָּרְךְ אֱמֶת וְקִיֶם, לָבֵן מְחַלִּים אָנוּ פְּנֵיךְ וּמְבַקְשִׁים מִמְּךְ, אֵל רַחוּם, שֶׁתְּחִישׁ גְּאֻלְתֵנוּ בְּמְתַּלְים אָנוּ פְּנֵיךְ וּמְבַקְשִׁים מִמְּךְ, אֵל רַחוּם, שֶׁתְּחִישׁ גְּאֻלְתֵנוּ

יִּמַלְאָבִי רַחֲמִים יָבִיאוּ הְפַּלְתִי לְפָנֵיךּ. הַתְּפַּלֵל בַּעֲדֵנוּ מֹשֶׁה יִמְלָּהִי, כְּשֶׁחֲטְאנוּ לְפָנֶיךּ. מְמְדֶּלְי, יְוֹדֵעָת [לאיש: יוֹדַע] אָנִי, שְׁמְדְּתְךּ 'שְׂבָא רַחֲמִים', לְבֵן יִשְׁרָאי. יוֹדַעַת [לאיש: יוֹדַע] אָנִי, שְׁמְדְּתְךּ 'שְׂבָא רַחֲמִים', לְבֵן יִשְׂרָאי. יְבַע שִׁמְעָתְ לְתְפּלוֹת אֲבוֹתִינוּ הַצִּּדִּיקִים בְּעֵת יִמְבָּר שְׁלִם, וְבָּי שִׁמְעָתְ לְתְפּלוֹת אֲבוֹתִינוּ הַצִּּדִּיקִים בְּעֵת יִמְבָּר שְׁבָּי שְׁמָעָתְ לְתְפּלוֹת אֲבוֹתִינוּ הַצִּּדִּיקִים בְּעָת עְדֹר. וְשֵׁבְּעוֹ שְׁמָעָתְ לְתְפּלוֹת אֲבוֹתִינוּ הַצִּדִּיקִים בְּעָת עְדִר. וְשֵׁבְּעוֹ שְׁמָעָתְ לְתְפּלוֹת אֲבוֹתִינוּ הַצִּדִּיקִים בְּעָת עְדִר. וְאַבְּשׁ מִּמְּדְּ: אַל תִּשְּׁלִיבֵּנוּ לְעָתְּ וְמְבְּעָרְ יְשְׁבָאִי יְבְּבְּעְרְ בְּתִבְּילְ לְּעָתְ וְבְּבְּתְרִ בְּנִבְּיךְ בְּמִבְּיִר בְּמִבְּלְתוֹי. יְבָּבּר לְעָמְרְ וְמְשְׁבְּעִרְ בְּמִבְּלְיבוּ בְּמְבְּר, הַתְּבָּל בַּעֲדֵנוּ מִשְׁר יִבְּילִי הַשְּׁמָעִתְ לְבְּבְּיִבְּיךְ בְּמִבְּלְהוֹי, יְבָּבֵּר לְעָמְּרְ יִשְׁרָאִים בְּעָת וְבִיּילְ הָבְּיִר בְּנְבִיךְ בְּמְבְּלְיבִי וְנִבְּיִים בְּעָת וְבִּילִים וְבְּיִים בְּעָת וְבִּילְיבִי וְמְשְׁרְאִנִי וְבְּיִבְּיִר בְּמְבְּלְירִי הָשְׁבְּעִיים יְבָּיאוּ וְמְשְׁבְּעִרְ בְּבְּבִייךְ בְּבְּבִייךְ בְּבִייִים בְּבְּת יִבְיּבְּיוֹ הְשְׁבְּאוֹיף יִבְּיִבְּיוֹ הְשְׁבְּעִבְּיוֹ הְשְׁבְּעִבְיוֹ הְשְׁבְּיִים וְבְּיבְּיוֹ הְשְׁבְּעִבְּיוֹ הְשְׁבְּעִבְּיוֹ הְשְּבְּעִבְּיוֹ הְשְׁבְּעִבְּיוֹ הְשְׁבְּעִיוּ בְּבְּבְיִבְיוֹ בְּבְּבְּיוֹבְיי בְּבְּבִיים בְּבָּבְייִּים בְּבָּבוֹי בְּיִבְּיִבְיוֹ בְּבְּבְּיִבְיוֹבְיוֹ בְּבְּבְיוֹב בְּבְּיִבְיוֹם בְּבְּבְיוֹב בְּבְּבְיוֹב בְּבְּבִיוֹבְיים בְּבְּבוֹי בְּבְּבְיוֹב בְּבְּבְּיבְיוֹב בְּבְבְיבוֹי בְּבְּבְיבוּב בְּבְבְיבוֹי בְּבִיבְּיבוּ בְּבְּבִּיבְּבְּיוּבְיבְּבְּיבְבוּי בְּבְבוּבוּיבוּ בְּבְּבְּבוּבוּיבוּי בְּבְּבִּבְּיבוּ בְּבְּיבוּבְיבּיוּבְבּיוֹבְיבְּבוּיבְיבוּים בְּבְּבְּבְּבוּיוּ בְּבְּבְּבוּבוּיוּבוּים בְּבְּבוּבוּים בְּבְּבְבוּים בְּבְּבוּבְיבוּים בְּבְּבְּבְּבוּים בְּבְבוּבוּבּבּיבוּים בְּבְּבְּבוּבְיבוּים בְּבִיבְּבְּבוּים בְּבְּבְּבְיבְבּיוּ בְבְּיבְּבוּים בְּבְּבְבוּבוּים

אָתָה אֵל רַחוּם, רַחֵם עָלֵי וְצִּדְקָנִי לְפָּנִיךּ, וְתִתְנַהֵּג עַמִּי בְּחֶטֶּד וּבְרַחֲמִים, בְּלִי כָּל רֹגָז, חַס וְשָׁלוֹם. אֵל רַחוּם, לְפָגִיךּ הַכּל כִּי בֵּן נִקְרֵאתָ צַּדִּיק וְיָשֶׁר, כִּי יוֹדַעַת אָנִי בְּנַפְשִׁי, שֶׁתַּגוֹרְמִים לְּמִי בֹן נִקְרֵאתָ צַדִּיק וְיָשֶׁר, כִּי יוֹדַעַת אָנִי בְּנַפְשִׁי, שֶׁתַּגוֹרְמִים לְחֵמאתֵי הֵן מִחְשְׁכוֹתֵי אוֹדוֹת פֹּרְנֶסְתִי וְכַלְּכְּלְתִי, לְבֵן רַחֵם נְא

(חובר ע"י מרת שרה בת מוהר"ר מרדכי וצ"ל מק"ק סאטנוב

באדיבות אתר תפילה, אתר התפילות, הברכות והסגולות www.tfilah.org

# תפילה להמתקת הדינים

אָנִי מַאֲמִין בָּאֲמוּנָה שְׁלֵמָה שָׁזֶה הַצַּעַר וְהַיּסוּרִים שְּבָּאוּ לִי הַם בְּהַשְּׁנָּחָה פְּרָטִית מַעָּם ד' יתברך, וְהָנִנִי שְׁבָּאוּ לִי הַם בְּהַשְׁנָּחָה פְּרָטִית מַעָּם ד' יתברך, וְהָנִנִי שְׁבָּאוּ לִי הַם בְּהַשְׁנָּחָה פְּרָטִית מֵעָם ד' יתברך, וְהָנִנִי שְׁבָּאוּ לִי הַבִּים, וְצַּדִּיק אַבִּי ד' עַל בָּל הַבָּא עָלַי. כִּי אֱמֶת מְלַבְּים, וְצַבִּים עְצִייִ הִישְׁרָה עָל הַיִּטְרִים עָל בָּים וְלְשׁוּב וּלְבְּים וְבַשְׁרִים, וְצָבִין שְׁיִּיְיִּוּ אֵבְּי שְׁבַּשְׁמִים אֵלוּ הַבִּים בְּאוֹ לְבָּים וְלְשׁוּב וְלְבִין הִי בְצוֹן שְׁיִּהְיוּ אֲבִּי שְׁבַשְׁמִים אֵלִי הַיִּבְיל בְּיִרִים מָעָלִי וְמַעְ שְׁבָּרִם בְּאוֹ לִי שִׁבְּאֵל בָּים וְלְשׁוּב וְבְּיִבְים, וְמָבְּיב וְלְבָּא עָר שְׁבִּשְׁבִים אָבְים וְבְּשִׁרִם אָבְים וְלְשׁוּב וְבְּיבוֹים אָבְל וְבִין הִייִנִים מַעָּלִי וְמָבְיבְם בְּאָבְים וְלְשׁוּב וְבְבִים וְלְבֵּין הִי בְצוֹן מִינִים מָעָלִי וְמָבְּל בְּיִבְים וְלְשׁוּב וְבְּבִים וְלְבֵּין הִי בְצוֹן מִינְים בְּעָל בְּיִבְים בְּאָבְים בְּאוֹן שְׁבְּבְּבְּתְם בְּאוֹן אָבְּשְׁבִים בְּאוֹן שְׁבְּבְּבְים וְלְשׁוּב וּיְבִים וְלְבֵּין הִישְׁבְּים וְלְבֵּין הִיּבְּבִים וְלְשִׁרְם בְּבִּרִים בְּבְּרִם בְּבְּבִים וְלְבֵּין הִישְׁבְּשְׁבְּים וְבְּשְׁבִים בְּבְּים וְבְּשִׁבְּים בְּבְּבִים וְבְּשְׁבִּים בְּבִים וְבְּשִׁבְּים בְּבְּים וְבְּשִׁבְּים בְּבִין הִישְׁבְּבִים וְבְּשִׁבְים אָּבְּים וְבְּשְׁבִים בְּבְּים וְבְּשִׁבְּים וְבִישְׁבְּים בְּבִים וְבְּשִׁבְּים בְּבִים וְבְשִּבְּים בְּבִּים וְבְּשִּבְּים בְּבְּבִים וְבְּשִׁבְּים בְּבִים וְבְּשִּבְּים בְּבִים וְבְּשִׁבְּים בְּבִים וְבָּישִׁנְים בְּבִים וְבְּשִׁבְּים בְּבְּבִים וְבְּבְּעִים בְּבִים וְבְּבִים בְּבִים וְבְּבִים וְבְּבְים וְבְּבְים וְבְישִּבְּים בְּבְים וְבְישִׁבְּים בְּיִבּים וְבְּבִים וְבְבּים וְבְיבִים וְבְּבְיים בְּבְיבִים וְבְּבִים וְבְיבִים וְבְּבְּיבִּים בְּבִים וְבְיבִים וְבְּבִים וְבְיבִים וְבְּבִים וְבְבִים וְבְּבְיבִּים בְּבִים וְבְבְּבִים בְּבִים וְבְּבִים וְבְּבְיבִים בְּבְיבִּים בְּבְּבִים וְבְיבִים וְבְּבִים וְבְבִים וְבְּבִים וְבְּבִים וְבְבִים וְבְיבִּבְים בְּבְיבִּים בְּבְבִים וְבְּבִים וְבְּבִים וְבְבִים וְבְּבְיב

"וטוב שידע זה הנוסח בע"פ."... בפרט אם ירגיל עצמו לומר זאת גם על כל דבר קטן, אז אין שיעור לגודל נחת רוח שיגרום להקב"ה בזה, ושמחה בכל העולמות, כי דרכו של אלקינו לנסות את האדם באמונתו, ואם מתחזק באמונת ד' אז גם אם נגזרה עליו גזירה חס וחלילה נמתק הדין מעליו". "שומר אמונים" "כל מה שאתה סובל יותר כלימה – הוא יותר כפרת עוון" "אור ישראל" "שומע חרפתו ולא ישיב – מיד תשרה עליו השכינה" "רבי יוסף ג'קטיליא" "הפצת ספר "שומר אמונים" על: 6192929 זור תשובה יביא שלום להפצה על: 5353745.

## תפילה על אמונה וביטחון

אָבִינוּ שְבַשְּבֵיִם דָדְעִּוּ כִי עִיקָר וִיסוֹד הַנִּהַדוּת הוּא הָאֶמוּנָה הַשְּלֵמָה. וְבֶל קיּוּם עַבְּיחוֹ עַבְּיְרוֹם וְבַעְּלָחֵתוֹ, הוּא בָאֶמוּנָתוֹ הַיְחוֹרָה וּבַשְּלֵמוּת הַבְּטָחוֹן עַבְּיְרוֹן וְהַצְּלֶחָתוֹ, הוּא בָאֶמוּנָתוֹ הַיְחוֹרָה וּבַשְּלֵמוּת הַבְּטָחוֹן עַבְּיְרוֹן וְהַצְּלֶחָתוֹ, וּהַצְּלֶחָתוֹ וְהַצְּלֶחָתוֹ וְהַבְּירִים וְצִינוּ הוּא לִיְכֹר תָמִיד כִי אַתָּה הוּא יוֹצֵר הַכֹל, אֲדוֹן נְבְּירָ וּמִידְ לְבַל וּמְחַלֵּהְ עַל הַכֹל, לְא יִפָּלָא מְבָּר וְבָר, וְאֵין נְסְתַר מִנֶּוְדְ אַיֵּיה הְּנְבְּדְ עוֹיֵר וְסוֹמֵךְ, וּוֹאֵל וּמוֹשִׁיע, מֵטִיב וְּמְרַחֵם, זְן וּמְפַּרְבֵּס וּמְכַלְכַל לַכל, אֵבוּ וֹבְיְרְ שְּבָרְידְ וּמִינוּ וְסִבְּתָה וְבָּיְ אוֹנְה הַיְּבְרְיה וְבִיל מִשְּאָלוֹתִינוּ וְבְּבְיא לְהוֹעִיל וּלְהַיִּיה וְּצִרוֹתָיף אִיוֹן שִׁנְם כֹחַ בְּעוֹלֶם, וְאֵין יְכֹלֶת בְשׁוּם וִבְּרָ אוֹנְם וְבְרָא לְהוֹעִיל וּלְהַיִּיה, לְהָרֵע וּבְּיִים בְּעִרְיה וּבְּיוֹת בְשׁבּים וּבְּבְיא לְהוֹעִיל וּלְהַיִּיה, לְהָרֵע אִין שׁנִם כֹחַ בְּעוֹלֶם, וְאֵין יְכֹלֶת בְשׁבּּם וִבְּרָבְיה עִבְּיים וְבָּבְיים וּמְבָּית בְּשׁבּים וִבְּבְיים וּבְּבְיים וּבְּבְיים וּבְּבְיים וּבְּבְיים וּבְּבְיים וּבְבְיים וּבְיבְר שִׁבְּיים בְּבִּיים הָּבְיים בְּעִבְּים וּבְּבְיבִים וּבְּבְיבִים וּבְּבְיים וּבְבְיים וּבְבָּים וּבְבָּים וּבְבְיים בְּעִבְּים וּבְבְיים בְּעוֹבְיים בְּעוֹבְים וּבְּבְיים בְּעוֹבְים וְבְבְּים בְּבְבְיים בְּבִישְׁבְים וְבְּבְישִׁבְיים, וְצִילִים בְּעוֹבְים וְבְּבְישְׁבְיים בְּשִבּים בְּעוֹבְילִם, וְצִילְם בְּבְּבְים וְבְּבְּשְׁבְיים בְּעוֹבְים וּבְּעִבְּים וְבְּבְישְׁבְיים בְּיבְיבְיים בְּיִבְישְׁבְיים בְּיִבְיּבְים וְבְּעוֹים בְּיִבְיִם בְּעִבְּבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְיבְבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְבְים בְּבְיבְבְיבְים בְּבְיבְבְיבְים בְּבְיבְבְים בְּבְּבְבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְּבְבְים בְּבְיבְבְים בְּבְּבְבְיבְים בְּבְבְיבִים בְּבְיבְבְים בְּבְיבְבְיבְים בְּבְיבְים בְּבְיבְים בְּבְּבְיבְים בְּבְיבְבְיבְים בְּבְיבְיבְים בְּבְיבְים בְּבְיבְים בְּבְים בְּבְיבְים בְּבְיבְּבְים בְּבְּבְבְים בְּבְיבְּבְים בְּבְבְים בְּבְיבְבּים בְּבְּבְים בְּבְיבְבְים בְּבְבְיבְּבְ

ירְשָׁבְּיִם, הִשְּלַכְּנוּ עָלֶדּ יְהָבֵנוּ, נָא אַתָּה תְּכַלְכְלָנוּ, חָפְצֵנוּ וּבְקשׁתֵנוּ מָלֵא הַקְדוֹשִים, בְּדְ תָלְינוּ בִּטְחוֹנֵנוּ, רַחֲמֶידְ מְהֵרָה יְקַדְמוּנוּ. וּבְזְכוּנוּ אֲבוֹתֵינוּ הַקְדוֹשִים, שְהָאֲמִינוּ וּבְטְחוּ בְּדְּ בְּל לִבְם וְנַפְשֶם, חָנֵנוּ וַעֲנֵוּ וּשְׁמֵע תְּפַלְתֵנוּ, וְתִשְלַח וְתִשְלַח בְרָכָה וְהַצְּלֶחָה בְּכָל לִבְם וְנַפְשֶם, חָנֵנוּ וַעֲנֵוּ וּשְׁמֵע תְּפַלְתֵנוּ, וְתִשְלַח וְתִשְלַח בְרָכָה וְהַצְלֶחָה בְּכָל לִבְם וְנַפְשֶם, חָנֵנוּ וַעֲנֵוּ וּשְׁמֵע תְּפַלְתֵנוּ, וְתִשְלַח וְרָבָה וְהַצְלֶחָה בְּכָל מִנְשָה זְדֵנוּ, וְהָבֵּן פַרְנָשְם, חָנֵנוּ וַעְבָּיוּ הִיְמָלָח וְבָל אִישׁ נָאִיה וְנָה וְבָּב בִית יְבְּטְרֵכוּ עִקְּדְּב בִּית יִּבְּלְחָה בְּכָל מְנִים וְנָבְיוֹ וְתָבוּן בְּרִלְחָתֵנוּ מִדְּדְ בְּיִרְאָה וְתָבְּי בְּרְבָּקְתֵנוּ וְתַבְּאָרְתֵנוּ, וְתָּבְיּלְנוּ בְּרְצֹוֹתְנוּ בְּרִלְחָתֵנוּ מִדְּדְּ בְּיִרְאָה כִימֵי עוֹלְם בְּרְבָּשְׁתֵנוּ וְתָבְּאָרְתֵנוּ, וְתֵּן חֶלְבֶנוּ בְּתֹוֹרֶה, וְשָׁם נַעְבָּדְרָ וְתְּחִישׁי לְגָאֲלָנוּ, וְתִּבְּיָה בִית בְּרְבְּחְהוֹנוּ וְתָּבְּלְתָה וְּנְוֹהְ וֹלְנִה וּנְוֹלְנוּ אִנְרִי וְתָּבְּי וְנְבְיוֹתְנוּ בְּנִילְיתְישׁנוּ וְתְבְּבְּתְנוּ בְּבְיוֹבְיוֹ וְמִנְיוֹ בְּיִי וְנְבְיוֹי בְּבְּיוֹבְינוּ וְנְבְיִים בְּדְמוֹנְנוּוּ וְתְּבְיּת בְּבְיוֹבְיוֹ אִנְיוֹ וְתָבְּנִוּ בְּנִייְ מְבִיים בְּדְמוֹנְיּתוּ בְּבְיוֹבְינוּ בְּבְיוֹבְינוּ בְּבְשְׁתְנוּ בְּבִייְבְּינִים בְּבְּשְׁתְנִינוּ בְּבְיוֹבְינוּ בְּבְיוֹבְינִי בְּיִבְּעִים בְּדְבְשׁנְנוּים בְּעְבְיבוּ בְּיִבְיִים בְּבְבְיבוּתוּ בְּבְיוֹבְיוֹב בְּיִבְיוֹם בְּבְיבְיוֹב בְּבְּבְיִים בְּוֹבְבְּיוֹב בְּבְיוֹבְיוֹב בְּבְיוֹבְינִבּיים, בְּיִבְיּבְיּבְיִים בְּבְיבְיתִינוּ בְּיִים בְּבְבְיבְינִים בְּבְיבְיבִים בְּבְיבְיתְ בָּבְיבְיבוּ בְּיִבְיבְיוֹב בְּבְיבוֹבוּי בְּבְיבְיבוֹים בְּבְיבְים בְּבְבְיבְיוֹב בְּבְיוֹב בְּבְבְיבוֹי בְּבְיבְיבְיוֹב בְיוֹבוּ בְּבְיבוֹים בְּיבְיבְיבְיוֹב בְיוֹבְיוֹב בְייִבְיים בְּבְיבְיבְיבְיבְים בְּבְילְבִיוֹבְיוֹבְיוּ בְּבְיוֹב בְּבְיוֹבְיבְיוֹב בְּבְיְבְיבוּ בְּבְיבְיבְיבְיבְים בְּבְבְיבְיבְבְיבְבְבְיוֹ בְּבְיוֹבְיבְּיבְיבְיבוּ בְּבְיבְיבְּבְיבְיבְיבְיבְי

# תחינה לאומרה בערם ראש חודש

אָל טוֹב וּמֵטִיב, הַרְאֵנוּ אֶת גְבוּרוֹתֵיךּ וְאָוֵבוּ, כְּמוֹ שֶׁהַבְּטַחְּמָנוּ לְנַחֲלֵנוּ אֶל אַרְצְּךּ הַקְּדוֹשְׁה, וְאַתָּה אֱמֶת וּדְבָּרְךּ אֱמֶת וְלַזְים, לֶבֵן מְחַלִּים אָנוּ פְּנֵיךּ וּמְבַקְשִׁים מִמְּךּ, אֵל רַחוּם, שֶׁמְחִישׁ גְּאַלְתֵנוּ בְּמְהַרְה בְּיָמֵינוּ.

ּנְבֵּרָנְגְ מָלְבָנִר, כְּשֶׁחֶטֶאנִוּ לְּפָנֶיךְ בַּמִדְבָּר, הַתְּפַּלֵל בַּצְדֵנוּ משֶׁה יְבָרָנִי, כְּשֶׁחֶטֶאנִוּ לְפָנֶיךְ בַּמִדְבָּר, הַתְּפַלֵל בַצְדֵנוּ משֶׁה יִשְׂרָאָר, כִּי אַנְּה הִוְפָּאָר, בְּהָבְּלְתוֹ: "בַּבּר לְצִבְּּךְ הַשְׁה אָנְבְּּך הַעְּהִיר בְּתְּפִּלְתוֹ: "בַּבּר לְצִבְּּךְ הַשְׁה אָנְבְּךְ הַעָּה הִוְפָּאָר, בְּה שֹׁנְצְיָר לְמָבְּלְתוֹ אֲבוֹתִינוּ הַצְּּבִיקִים בְּצָת יְבְילִים לְבָּרְ הַשֵּׁה אָנְבְּּךְ הַיִּם הְאָנִי לְבָּלְ הַעְּבִין לְמָבְּלְוֹת יְבְּבֹּוֹרְי וְשָׁבְּתִי בְּנִבְּי הְשָׁבְּיִרְ בְּיִבְּי הְבָּבְּרְ הָעְבְּיִרְ בְּבְּבְּרְ הָעְבְּיִרְ בְּמְבְּיִרְ בְּמָבְיוֹרְ בְּנְבְּיִרְ בְּמָבְיוֹר בְּבְּבְּרְ בְּנִבְּיוֹ הְשְׁבְּעִרְ הְשְׁבְּעִרְ בְּנְבְּרְ הַשְׁבְּעְרְ בְּנְבְּיִרְ בְּמְבְּיִרְ בְּבְּבְּרְ בְּנְבְּיִרְ הְשְׁבְּעִרְ בְּבְּרְר, וְאַבְּבְיר שְׁבְּבְּרְ בְּנְבְּרְ בְּמְבְּיִרְ בְּבְּבְּרְ בְּנְבְּרְ בְּבְּבְּרְ בְּבְּבְּרְ בְּבְּבְרִי הְשְׁבְּעִרְ לְבָּבְיְרְ בְּבְּבְּרְר בְּמְבְּבִיר לְבָּבְיר בְּבְבְּרְר בְּבְּבְּרְר בְּבְּבְּבְר יְבִּבְּיִבְּי בְּבְּבְרוֹב הְשְׁבְּבְיר הְבְּבְּרְבְּ בְּבְּבְרוֹב הְשְׁבְּיוֹךְ בְּבְּבְירְ בְּבְבְרוֹב בְּיבְר וְבְּבְירְב בְּבְּבְרוֹב בְּבְבְר בְּבְבְר בְּבְבְר בְּבְבְר בְּבְבְבוֹר בְּבְבְרוֹב בְּבְבְּבר שְׁלְבִי רְוָמְבְיוֹבְי בְּבְבְּבְר בְּבְבְבְב בְּבְבְבוּב בְּבְבְבוּב בְּבְבְבר הְבְּבְבר שְׁבְבוּב בְּבְבְרוּ בְּבְבְבוּב בְּבְבוּב בְּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בְּבְבְבוּב בְּבְבְבוּב בּיבְבוּב בְּבְבְבוּב בְּבְבְבוּב בְּבְבְבוּב בּיבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבוּב בּבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בְּבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְיב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבב בּבְבְבב בּבְבְבוּב בּבְבְבבוּב בּבְבְבוּב בּבְבְבבוּב בּבְבבוּב בּבְבבוּב בּבּבוּב בּבבּבוּב בּבּבבוּב בּבְבבבוּב בּבבוּב בְבבבוּב בּבבוּבבוּב בּבּבבוּב בּבבוּב בְבבּבוּב בבּבוּבוּב בּבּבבבוּ

אָפָה אֵל רַחוּם, רַחֵם עָלֵי וְצִּדְּקָנִי לְפָּנִיךּ, וְתִתְנָהֵג עִמִּי בְּחָסֶד וּבְרַחֲמִים, בְּלִי בָּל רֹגָז, חַס וְשָׁלוֹם. אֵל רַחוּם, לְפָנֶיךְ חַכּל בִּי בֵן נִקְרֵאתָ צִּדִּיק וְיָשֶׁר, כִּי יוֹדַעֵּת אֲנִי בְּנַפְשִׁי, שֶׁתַגוֹרְמִים לְחַמאֹתֵי הֵן מִחְשְׁבוֹתִי אוֹדוֹת פַּוְנְסָתִי וְכַלְבֶּלְתִי, לְבֵן רַחֵם נְא עַלִי וחנני.

(חובר ע"י מרת שרה בת מוהר"ר מרדכי זצ"ל מק"ק סאטנוב)

באדיבות אתר תפילה, אתר התפילות, הברכות והסגולות! www.tfilah.org

## סגולה לישום הדעת תפילה לחטקוק

בספר "תפילה למשה", כותב רבי מרדכי שרעבי זצ"ל "מי שמוחו מבולבל, יהא רגיל בתפילת חבקוק הנביא", ומקורו בספר המידות (ערך דעת) לרבי נחמן מברסלב זיע"א.

דְאֵנָה לֹא תִּפְּרָח, וְאֵין יְבוּל בַּגְּפָנִים כְּחֵשׁ מֵעֲשֵׂה וַיִּת, וּשְׁדֵמוֹת לֹא עֲשְׂה זֹמֶר, מֵיִם רַבִּים. שְׁמֵּעָתִי וַתִּרְצֵּז בִּטְנִי, לְּקוֹל צְּלְלוּ שְׂפָתֵי יָבוֹא רְקְב תִילוּ הָרִים, זֶרֶם מֵיִם עָבֶר; נְתַן תְּהוֹם קוֹלוֹ, רוֹם יָדֵיהוּ נְשָׂא. שֶׁמֶשׁ אָהֵלִי כוּשְׁן; יְרְאָזּוּן, יְרִיעוֹת אֶרֶץ מְדְיָן. הַבְּנְהָרִים, חָרָה יְהוָה, אָם קְרֵי עַד, שַׁחוּ גִּבְעוֹת עוֹלְם; הָלִיכוֹת עוֹלְם, לוֹ. תַּחַת אָוָן, רְאִיתִי פָּעֵלְףּ בְּקָרֵב שְׁנִים חַיֵּיהוּ, בְּקָרֵב שְׁנִים תּוֹדִיעַ; בְּרֹגָו, רַחֵם תִּוְכוֹר. אֱלוֹהַ לִחָבַקּוּק הַנְּבִיא עַל שִׁנְיֹנוֹת. יְהוָה, שְׁמַעְהִּי שִׁמְעֵךְ וָרֵאתִי; יְהוָה אגילָה, בּאלהֵי יִשְׁעֵי. יְהוֹה אֲדֹנְי, חֵילִי, וַיֶּשֶׂם רַגְּלֵי כְּאַיֶּלוֹת, וְעֵל גָּוַר מִמְּכְלָה צֹאוֹ, וְאֵין בְּקָר בְּרְפָּתִים. וַאָנִי, בִּיהוָה אָעְלוֹזָה: בּעָצְמִי, וְתַחְמֵּי אֶרְגָּו: אֲשֶׁר אָנוּחַ לְיוֹם צְּרָה, לַעֲלוֹת לְעַם יְגוּדֶנוּ. כִּי יִסְעֵרוּ לַהַפִּיצִוּי; עַלִּיצֻתָּם, כְּמוֹ לֶאֲכֹל עָנִי בַּמִּסְתֵּר. דְּרַכְתָּ בַיָּם, סוּסֶיךְּ; אָרֵץ; בְּאַף, תָּדוּשׁ גּוֹיִם. יָצָאתָ לְיֵשַׁע עַמֶּךּ, לְיֵשַׁע אָת מְשִׁיחֶדּ; מְחַצְּתְּ וֵרִם, עָמֵד וְבַלְהּ, לְאוֹר חָאֵיךּ וְחַלֵּכוּ, לְנֹגָה בְּרֵל חָנִיתֶדְּ. בְּוַעֵּם, תִּצְעֵד עָרְיָה תַעוֹר קשְׁתָּדְּ, שְׁבַעוֹת מַשוֹת אֹמֶר סֶלָה; נְּהָרוֹת, תְּבַקע אָרֶץ. רָאוּדְּ בַּנְּהָרִים אַפֵּּדְ, אִם-בַּיָּם עֻבְּרָתָדְ: כִּי תִרְכֵּב עַל סוּסָידְ, מַרְכְּבֹּתֵיךְ יְשׁוּעָה. יבֶר; וְיֵצֵא רֶשֶׁף, לְרַגְּלֶיו. עָמַד וִיְמֹדֶד אֶרֶץ, רָאָה וַיַּתֵּר גּוֹיִם, וַיִּחְפּּצְצוּ יאָרֵץ. וְבֹגַה בָּאוֹר תִּהָרָה, קוְבֵּיִם מִיֶּדוֹ לוֹּ; וְשָׁם, חֶבְיוֹן צַוּה. לְפָּנָיו, יֵלֶךְּ אַפִּימָן יָבוֹא, וְקְדוֹשׁ מִהַר–פָּאַרְן סֶלְה; כִּסְּה שָׁמַיִם הוֹדוֹ, וּתְהַלְּתוֹ מְלְאָה ־אשׁ מבֵּית רָשְׁע, עָרוֹת יְסוֹד עַד צַּנָאר סֶלָה. נָקְבְּהָ בְּמַשְׁיו רֹאשׁ פְּרָזָו, בְּמוֹתֵי זְדְרַבֵּנִי, לַמְנַצֵּחַ, בִּנְגִינוֹתֶי.

באדיבות אתר תפילה, אתר התפילות, הברכות והסגולות! www.tfilah.org

## <u>תפילת הרמב"ן לאומרה בכל ראש חודש</u>

בלי די, מידך המלאה תשביעני, ומאוצרך הטוב תמלא ביתי ותשביעני, ומאוצרך הטוב תמלא ביתי ותשביעני, ומאוצרך הטוב תמלא ביתי מסורים כל חי, ויהיו מזונותי בידך מסורים ומתוקים ולא יהיו ביד בני אדם, כי הם מרים וקשים כלענה בבשת פנים מכלימים, לכן ברחמיך הרבים תחתום לי מזונות מידך הטובה המלאה, ויהיו שלמים ותדריכני בדרך ישרה לפניך, ותנני לחן ולחסד ולרחמים בעיניך ובעיני כל רואי, כי קל רחום וחנון אתה, ברוך אתה די שומע תפילה:

. א גוטן פריילאכן חודש טוב מבורך

## לעילוי נשמת - לזכר עולם יהי' צדיק

XXXX

**Q** 

התנא רכי חנינא כו דוסא

הרה"ק רבי משה חיים כן הרה"ק ר' יעקב זצוקללה"ה זי"ע

הרה"ק רבי ישעיה כן הרה"ק ר' משה שטיינער מקערעסטיר זצוקללה"ה זי"ע

הרה"ק רבי חיים זאנוויל בן הרה"ק ר' משה אבראמאוויטש מריבניץ זצוקללה"ה זי"ע

זכותו הגדול יגן עלינו ועל כל ישראל אמן



הרה"ח אברהם חיים בן מו"ה שלום ז"ל מרת זיסל בת מוה"ר מאיר זאב הכהן ז"ל מוה"ר שלום בן הרה"ח אברהם חיים ז"ל מוה"ר יצחק מאיר זאב בן הרה"ח אברהם חיים ז"ל מרת שרה ביילא בת מוה"ר ארי' לייב ז"ל

ימליץ טוב בעד משפחתו היקרה ויקום לגורלו לקץ הימין במהרה

## TIMELESS CUSTOMER SERVICE





- · Timekeeping | Scheduling | Accruals | PBJ
- · Superb **CUSTOMER SERVICE** to achieve your goals
- · Manage Union, DOH and DOL requirements
- · Interface with your existing payroll system
- · Track staff overages and avoid costly OT
- · Robust analytics and custom reporting
- · Extended support hours, including legal holidays
- · Choice of biometric time clocks
- · Affordable leasing options available

## **REDUCE PAYROLL COSTS**

BY CONTROLLING BUDGETED LABOR



914.777.2121 www.sbvwm.com



**WE ARE YOUR** 

## ONE-STOP SHOP

TO MARKETING SUCCESS



WE ARE A ONE-STOP ADDRESS FOR ALL YOUR MARKETING, GRAPHIC DESIGN, PRINTING & MAILING NEEDS.







MARKETING

**DESIGN** 







**PRINT** 

**MAIL** 









## WHAT DO THESE HAVE IN COMMON?

## THEY'RE ALL EXACTLY WHAT THE COMMUNITY ORDERED™

The result of two years of research, **Care365** is Rockland's one and only geocare center.

Step in for medical services designed around the local community's actual health needs:





### **INSTANT CARE UNIT**

State-of-the-art walk-in health center, open late every single day of the year, offering Throat Cultures, onsite X-ray, CT scan, sonogram, express blood test, EKG and more

### **ADVANCED SPECIALTIES UNIT**

Only facility in the tri-state area skilled in detecting and treating **atherosclerosis and COPD**—in addition to offering **onsite infusions**, **life - saving cardio devices** and more





Under Rabbinical guidance & advice, Care365 is owned by frum Jews & non-Jews.

1 MAIN STREET • MONSEY, N.Y. 10952 ON THE CORNER OF ROUTE 59 & 306