

382 Route 59 Suite 264, Airmont, NY 10952

ISSUE #045 · MONSEY: Candle Lighting - 7:25 · Shabbos Ends - 8:26 · August 24, 2019 · 23 Av, 5779 · BS"D









**DIVREI TORAH PRINTED & DISTRIBUTED BY RAMAPOST** 

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"



**ENGLISH DIVREI TORAH**  TIV HAKEHILA · SHVILEI PINCHAS · AREIVIM · ANFEI EREZ · MIZMOR L'DOVID PENINIM ON THE TORAH · PARSHA PSHETEL · RAV BRAZIL · ZERA SHIMSHON

# SPONSOR A DVAR TORAH

#### SPONSOR AN ENTIRE WEEK FOR \$360

#### Following Daas Torah, Ramapost is sharing the opporuntity to sponsor weekly Divrei Torah.

The following publications are read by hundreds of people every Shabbos. Sponsor an individual Dvar Torah or the entire collection, in the zechus of a choleh, l'eiluy nishmas, or for someone in need. A small message can be put on the Dvar Torah of your choice which will be distributed across Monsey and online.









#### He will put them upon all your foes - ונתנם בכל שונאיך

We see something very interesting in our parsha. HaKadosh Baruch Hu promises (7:12) והיה עקב תשמעון את המשפטים האלה ושמרתם – 'And it will be because of your listening to these ordinances, and your observing and performing them', then many blessings will come upon us. One of them is (7:15): 'הסיר ה' ממך כי 'Hashem will remove from 'וֹהסיר ה' מון מון האיך' הולי וכל מדוי מצרים... ונתנם בכל שונאיך' Hashem will remove from you every illness, and all the bad maladies of Egypt that you knew... He will put them upon all your foes'. The question is, why mention the curse to go on the enemies (despite that we are very happy about this), what sin did those enemies do that because HaKadosh Baruch Hu wants to bless His children, He sends curses to their enemies?

Perhaps the posuk can be explained based on the Zohar HaKadosh who says that when a person sins and the decree emerges before Hashem Yisbarach to punish him, then, if before the decree was fulfilled, he does Teshuva, Hashem Yisbarach does not punish the person. However, on the other hand, the decree cannot be nullified from the world, so what does HaKadosh Baruch Hu do? He takes the decree and gives it to the goy, as it says (Yeshaya 43:4) 'ואתן אדם 'I put people in your place', do not read it as 'Adam' – person, rather read it as 'Adam', that Hashem Yisbarach will place the decree on Edom.

It is appropriate to mention here the words the sefer 'Tzeror HaMor': The person who sins and then regrets it is not the same person who has sinned, but rather, he is a new entity whose skin and flesh has been replaced because of his fasting and afflictions and he is a new man. As it states (Tehillim 22:32): 'לעם נולד כי עשה' - 'to the newborn nation that which He has done', and we say about him, I gave birth to you today. If this is so, how is he deserving of death if he is a different person? Therefore, a baal teshuva is honorable in the eyes of Hashem, as it says (Yeshaya 43:4) מאשר יקרת בעיני 'because you were precious in My eyes', he is esteemed by himself. תחתיך' 'ואני אהבתיך ואתן אדם – 'and I loved you, and I out people in your place', do not read it 'Adam' rather 'Edom', ולאומים ' "תחת נפשך – 'and regimes in place of your soul', as it says (Bereishis 25:23) אום מלאום יאמץ' – 'the might shall pass from regime to the other'. Once this man sinned and a decree was enacted, HaKadosh Baruch Hu nullifies the decree from this man since he is a new man and places it on another sinner from the offspring of Edom so the Satan will not accuse this man.

We are standing on the Shabbos when we bless the month of Teshuva, the month of Elul, we should focus on these words and remember that HaKadosh Baruch Hu loves those who repent, and if chas v'shalom a decree is issued against a Jew, after he repents the decree goes on our enemies. It should be His will that we all repent with complete Teshuva and all bad decrees be nullified from upon

Tiv HaParsha - Eikev



#### (תהילים לב:י) **'הבוטח בה' חסד יסובבנו'** 'One who trusts in Hashem, kindness surrounds him'

This happened on my wedding day, moments before they were bringing me under the *chuppah*. My father zt"l took me to the side and wanted to tell me a story but not before he made me promise not to repeat it to anyone especially since it happened to him. After I gave him my word, this is what he told me: This was during the early years of the establishment of the State of Israel (1949-1959) when there was a famine in Yerushalayim, and the tormentors of Israel closed the approaches to Yerushalayim and there wasn't enough commerce and food.

My father was one of the milkmen in Yerushalayim and despite having the resources to buy food, since supplies were not reaching the city, there was nothing to eat. My father utilized every moment to learn Torah and even in the house he was bent over his studies. Mother turned to him and said that the children are very hungry. He lifted his eyes from the holy Gemara and kindly told her to say Tehillim.

The righteous mother did as she was asked, but a short time later she told him that the children are hungry, and they can't sleep because of the hunger!!! When he heard that they could not sleep because of hunger he said, "I will go up to shul to say Tehillim." He went up to the floor above the apartment where there was a small shul and he began to say Tehillim with warmth and feeling. This was at about midnight. Not long after, two men came and knocked on the door by my mother. Mother was scared and asked through the trellis, 'Who's there and what do you want at this late hour in the middle of the night?' Because of her fear, she sent them up to the shul. They asked Father to come with them. Father went down with them and saw two large crates. They said they were sent by family members overseas to bring these crates. He pushed the two heavy crates into the house, and he turned to thank them, but they were already gone. The two crates were filled with canned food and all types of goodies. There was enough to sustain the family for many months!!! Father tried to locate the relatives that sent the crates of food, but no relative, near or far, knew what he was talking about.

Father finished the story and said: "I am telling you the story to teach you one thing: If you trust in Hashem, you will not lose a thing!!! Now you are entering the *chuppah*, it is important to me to tell you this to strengthen *bitachon* in Hashem and He will bless you abundantly!!!

י.פ.





#### העם ההולכים בחושך ראו אור גדול The nation that goes in the dark saw a great light



בעלתי ההרה לקחת לוחת האבנים לוחת הברית אשר כרת ה' עמכם ואשב בהר ארבעים יום וארבעים לילה לחם לא אכלתי ומים לא שתיתי: ויתן ה' אלי את שני לוחת האבנים כתבים באצבע אלקים ועליהם ככל הדברים אשר דבר ה' עמכם בהר מתוך האש ביום הקהל: (ט:ט-י)

When I ascended the mountain to receive the tablets of stone, the tablets of the covenant that Hashem sealed with you, and I stayed on the mountain for forty days and forty nights; bread I did not eat and water I did not drink. And Hashem gave me the two stone tablets, inscribed by the finger of Hashem, and on them were all the words that Hashem spoke with you on the mountain from the midst of the fire, on the day of the congregation. (9:9-10)

With these words, Moshe wanted to teach Israel about the *avodah* – the service, that every Jew is obligated to be fluent in every detail and law of the Torah. But, when he comes to actually fulfill this obligation, the *yetzer* entices him and tells him that the Torah is broader than the sea and he will not be able to attain its aspirations. It continues to dissuade him that he will not even be able to attain a drop of the sea of Torah since he does not have the brainpower and it is above his limited understanding. In this way it hopes to have him abandon his hands from the Torah and he will not attain the ways of life. The result of this will be that he will not fulfill his obligation in the world, for the lack of knowledge leads to a lack of deed.

With this Moshe wanted to encourage the weak and reveal that these rebukes are only the tricks of the yetzer. This is its way, to always 'make something from nothing', and to prove through lies that the person will not be able to stand up and serve his Creator. Therefore, immediately when the yetzer approaches the person, the person should realize what is before him. Even if it offers 150 proofs that he is not for Torah and avodah, he must believe that this is a falsehood in its mouth. The proof to this is that the Creator supervises over all the creations and He has commanded him to stand guard. Hashem does not come to attack His creations therefore, he realizes that Hashem Yisbarach has the power and ability to make the Torah accessible to His creations, and no argument can stand against this proof. Even if the yetzer demonstrates that his words are correct, we must believe that it speaks falsehoods and his words are only an illusion. The obligation of the person at this moment is to squash the tricks of the yetzer and to straighten his ways and innocently do what is right to be acceptable before his Maker. Chazal said (Avos 2:16) 'You are not required to complete the task' and this should be a light unto his feet, and in time he will realize that there was not a trace of truth to the words of the yetzer, for Hashem has made his way successful and he will be strong in his learning.

This is what Moshe told Israel: Learn from me the tricks of battle, for even me, when I went up the mountain to get the 'Tablets of the Covenant' from Above, the yetzer tried to trip me up knowing that the power of the luchos would spread the light of Torah in the world. The Aseres HaDibros - The Ten Commandments are engraved on them and all the mitzvos of the Torah are included in them. The letters that were etched in them by the finger of Above lit up like sapphires and had the power to arouse the hearts to literally fulfill the entire Torah. Since the yetzer knew that the keeping of the Torah was dependent on these letters, it attacked me with various schemes. Even though I was commanded by the Almighty to go up to the top of the mountain and I knew that this was the will of the Omnipresent, still, the yetzer did not approve of my clear thinking and it tried to distract me so that I would not succeed in my mission. I had to stand firm in my mind opposite these schemes and it tried to confound me by blending day and night.

Although the days went on as usual, the *yetzer* continually tried to confuse me by making it dark when it was really day. But I innocently continued to sit on the mountain for these forty days even though all vestiges of wisdom were hidden from me. The fragrance of the Torah which is called 'bread' and 'water' did not come to me as I waited. Only after I overcame all these hindrances, Hashem made my way successful and the light shone on me. Then, the two tablets that were engraved with the words that were spoken with you from the midst of the fire were in my arms. I earned the privilege to extend His holy light downwards to light your way from the writing of Hashem. You must understand from this that all hidden things are just the tricks and schemes of the *yetzer*, and the person must strengthen his spirit and stand firmly and mightily against it. Once he passes all the hindrances and hidden traps, he will become wise and understand that these were just an illusion.

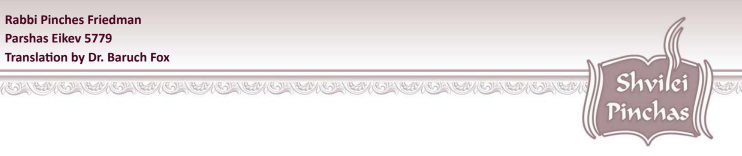
If one will ask why Hashem did this? Isn't it the will of Yisbarach that the Children of Israel fulfill His word? If so, then why does He place before them hindrances and hidden traps? Aren't these challenges liable to make a person forgo his purpose of coming into the world, and he will turn away from the service of his Creator, and this will then darken the light? The answer to this is that were it not for these challenges there would be no novelty in fulfilling the will of Above. Who would not listen to the counsel of the Master Hashem Who teaches the paths of life and warns them not to burn themselves? We find that through these challenges the person understands that HaKadosh Baruch Hu wants to benefit him without any substitution. That would bring a loss of benefit, for the nature of a wise person is that he does not want bread for free. This is why the Creator gave him wisdom to withstand these problems facing a person. Then he will think to devote himself to fulfill the will of Above. His very agreement to this indicates that he forgoes his whole world in order to fulfill the will of his Creator. This difficulty will supply what he is lacking when Hashem Yisbarach benefits him, and he will appreciate the sweetness of the Torah and mitzvos in this world and Hashem Yisbarach will preserve the glow for him in the world of souls.

These words are clarified by the example of Chazal in Tanna Dvei Eliyahu (Eliyahu Rabbah Chapter 16): To what is the House of Israel compared to in this world before their Father in Heaven? To a flesh and blood king who has many sons and servants. He built numerous houses and palaces for them. He had an idea and he said: 'I will combine my sons and servants, to see who loves and fears me.' He built a large courtyard and he made a small alley at the entrance, and he made a very small opening for people to see the face of the king. His sons and servants came and stood in the courtyard and alley, and the king knew who loved and feared him, and who feared him but did not love him. One who loved and feared the king, troubled himself to squeeze through the small opening to see the king, but the one who feared but did not love him stood in the courtyard and alley. It also says in Tanna Dvei Eliyahu (Eliyahu Zuta Chapter 12): What is this compared to? To a flesh and blood king who had servants. They would sit on the outside of an iron wall. The king would announce: Whoever loves me climb the wall and come to me. Whoever climbed the wall saw the king. Who loved him, those that went up or those that didn't? Those that went up!

What emerges is that the purpose of the will of Above is for Israel to prove their love and belief in their Creator. In this way they prepare themselves for the reward waiting for them. Therefore, the person should not be discouraged when he sees the ways of Torah and avodah are locked before him. He has to repeatedly try to do what he can until he overcomes the difficulties of Heaven and then Hashem Yisbarach will shine His light on him and open his heart to Torah and Avodas Hashem Yisbarach.







# One Hundred Berachos Daily Equivalent to One Thousand Pieces of Gold Make Amends for the One Thousand Lights that Flew Off of the Luchos due to the Cheit HaEigel

This week's parsha is parshas Eikev. Thus, it is fitting that we examine our sacred duty to utter one hundred Berachos every day. This obligation is derived from the following passuk (Devarim 10, 12): יועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך כי אם ליראה את ה' אלקיך ללכת בכל דרכיו ולאהבה אותו ולעבוד את ה' אלקיך בכל לבבך ובכל נפשך". And now, Yisrael, what does Hashem, your G-d, ask of you, but to revere Hashem, your G-d, to follow in His ways, to love Him, and to serve Hashem, your G-d, with all of your heart and all of your soul. Rabbi Meir expounds on this passuk in the Gemara (Menachos 43b):

"תניא היה רבי מאיר אומר, חייב אדם לברך מאה ברכות בכל יום, שנאמר ועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך".

It was taught in a Baraisa: Rabbi Meir used to say: A person is obligated to recite one hundred Berachos daily, as it states: "And now, Yisrael, what does Hashem, your G-d, ask of you." Rashi provides the following clarification: In the phrase "מה ה' אלקיך, read the word as "מאה" (one hundred), instead of "מה" (what). In other words, instead of reading: "What does Hashem want," we are to read it as "Hashem wants one hundred." Citing Rashi, Tosafos explain that this implies that we are obligated to recite one hundred Berachos.

Additionally, Tosafos provide us with a wonderful "remez." If we count the number of letters in this passuk, there are exactly 99; however, by adding the letter "aleph" to the word מ"ה, we arrive at a total of 100 letters--מא"ה. Thus, we have an allusion to the 100 Berachos that we are obligated to recite daily. We find this same interpretation and allusion in the commentary of Rabeinu Bachayei:

"וידוע מה שדרשו רבותינו ז"ל מן הכתוב הזה, שחייב אדם לברך מאה ברכות בכל יום, שנאמר מה ה' אלקיך שואל מעמך. ויש בפסוק זה תשעים ותשע אותיות, ועם אל"ף שתשים במלת 'מה' ישלימו למאה אותיות, ותחזור המלה 'מאה' כדי לרמוז בדרך אסמכתא, שחייב אדם לברך בכל יום מאה ברכות. וכן יש אסמכתא לזה מפסוק הנה כי כן יבורך גבר ירא ה', כי ירא ה' יש לו לברך מנין כי כן".

Toward the end of this comment, he brings further support for this exposition from the passuk (Tehillim 128, 4): "Behold, the man who fears Hashem blesses 'כי כן'—100 Berachos, the equivalence of "כי כן".

Notwithstanding, let us consider why HKB"H chose to teach us the obligation to recite 100 Berachos daily by deleting one letter from the passuk "ועתה ישראל". As explained, the passuk as it is written in the Torah contains 99 letters, and we have to add one letter orally. Additionally, why did HKB"H specifically delete the letter "aleph." as per the elucidation: "אל תקרי מה אלא מאה" do not read "מאה" but rather "מאה"?

#### 100 Berachos to Halt the Deaths of 100 Men Dying Daily

Apropos this subject, we find the following in the Tur (0.C. 46):

"דוד המלך עליו השלום תיקן מאה ברכות, דכתיב (שמואל ב כג-א) [נאום דוד בן ישי ונאום הגבר] הוקם על - ע"ל בגימטריא מאה הוו, כי בכל יום היו מתים מאה נפשות מישראל ולא היו יודעין על מה, עד שחקר והבין ברוח הקודש ותיקן להם לישראל מאה ברכות, ועל כן תיקנו חכמים ז"ל אלו הברכות על סדר העולם והנהגתו להשלים מאה ברכות בכל יום".

In the times of David HaMelech, one hundred Israelites were dying each and every day—the reason for these deaths was unknown. After investigating the matter, David HaMelech divined the remedy and instituted the recitation of one hundred Berachos. Our sages followed suit by instituting the completion of one hundred blessings, in addition to the Berachos recited





# Shvilei Pinches 3

routinely throughout the course of daily events. The Tur employs a gematria in the passuk (Shmuel II 23, 1); the passuk contains the words "דוקם עלי"—the gematria of ע"ל is 100. [The Tur's source is the Midrash Tanchuma (Korach 12) and the Midrash Rabbah (ibid. 18, 21).]

In his sefer, Kad HaKemach, Rabeinu Bachayei reconciles the apparent contradiction. For, Rabbi Meir's elucidation in the Gemara infers that Moshe Rabeinu had already instituted the obligation for Yisrael to recite 100 Berachos per day based on the passuk: "זעתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך". Whereas, the Midrash infers that David HaMelech instituted the 100 Berachos. Rabeinu Bachayei explains: It appears from all of the above that Moshe Rabeinu, a"h, instituted them originally. Afterwards, they forgot them and David instituted them anew. After David's time, they forgot them and the sages of the Talmud instituted them once again.

It behooves us to attempt to achieve a better understanding of what transpired. In the times of David HaMelech, the institution to recite one hundred Berachos daily was forgotten. Yisrael were punished severely for this sin of omission; as a consequence, 100 men died daily. Ultimately, via "ruach hakodesh," David HaMelech discovered the reason for this plague; it was because they neglected to recite 100 Berachos per day. This implies that even if they blessed Hashem daily with several Berachos, since they did not fulfill the complement of 100 Berachos, they were punished.

# "The thousand pieces are yours, Shlomo" the Reward for 100 Berachos Is 1000 Gold Pieces

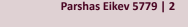
We will begin to shed some light on the subject by introducing a passage from the Kol Bo (1: The law of 100 Berachos): ר' אשר ז"ל, בא וראה כמה חיבב אותנו הקב"ה, שצונו לברך מאה ברכות בכל יום, כדי שנשתכר אלף זהובים בכל יום, כדאמרינן במסכת חולין (דף פז.) יצתה בת קול כדי שנשתכר אלף זהובים בכל יום, כדאמרינן במסכת חולין (דף פז.) יצתה בת קול Rabbi Asher, z"l, wrote: Come and see how much HKB"H loves us! He commanded us to recite 100 Berachos every day, so that we would earn 1000 gold pieces every day. As we say in Maseches Chullin (87a): A heavenly voice went forth and said, "The cup of berachah is worth forty gold pieces (dinarim)"—ten golden dinarim for every single berachah. (The conclusion of the last sentence are the words of the Kol Bo, not the Gemara.)

This idea is also brought down in the sefer HaRokeiach (Hilchos Berachos 320), authored by Rabeinu Elazar of Garmiza, zy"a, one of the Tosafists. He uses this fact to explain the rationale for the two bracelets Avraham's servant, Eliezer, gave to Rivka (Bereishis 24, 22): "עשרה זהב משקלם"—their weight was ten gold shekels. On account of Rivka, Eliezer recited a berachah to Hashem for having found Yitzchak's intended mate, as it is written (ibid. 27): "האמר ברוך ה' אלקי אדוני אברהם אשר לא עזב חסדו ואמתו מעם אדוני"—he said, "Blessed is Hashem, G-d of my master Avraham, Who has not withheld His kindness and truth from my master." Hence, he gave her two bracelets, weighing ten gold pieces, to repay her for the berachah she enabled him to recite.

The Rokeiach concludes by using this fact to point out an allusion in the passuk (Shir HaShirim 8, 12): "האלף לך שלמה"—the thousand (silver) pieces are yours, Shlomo. Now, the Midrash (Shir HaShirim Rabbah 3, 14) teaches us that the name Shlomo in Shir HaShirim alludes to HKB"H: "מלך שהשלום שלוי"—the King to Whom shalom (peace) belongs. This then is the remez in the passuk: "The thousand pieces are Yours, You to Whom shalom belongs"—we are telling HKB"H that we are offering him 100 Berachos every day, whose value is 1000 gold pieces.

We will now introduce the amazing words of the Chasam Sofer. In his Likutim on the Torah (Chayei Sarah), he explains the message of the above passuk in the name of his Rav, the author of the Hafla'ah, zy"a, (ibid.): "האלף לך שלמה ומאתים לנוטרים "האלף לך שלמה ומאתים לנוטרים ברים מקשיבים לקולך השמיעיני"—the thousand silver pieces are yours, Shlomo, and two hundred more to the sages, who guarded the fruit of Torah from our designs . . . your fellows, hearken to your voice of Torah. He refers to what the Beis Yosef writes (O.C. 46, 3) with regards to the silent prayers of Shabbas. Since they only contain seven Berachos, we are missing twenty Berachos.

Nevertheless, we have two ways to make up this deficiency and to complete the 100 Berachos. Firstly, we can increase our consumption of fruit and make the required Berachos over them. In the words of the Shulchan Aruch (O.C. 290, 1): "יירבה בפירות ומגדים "one should indulge in fruit, delicacies and various fragrances to complete the count of 100 Berachos. Secondly, as the Shulchan Aruch explains (ibid. 284, 3): "צריך לכוין לברכות הקוראים בתורה ולברכות המפטיר ויענה אחריהם "צריך לכוין לברכות הקוראים בתורה ולברכות המפטיר ויענה שחיטר מנינם בשבת" "שריך לכוין לברכות הקוראים בתורה ולברכות אחריהם should focus on the Berachos recited by those who read the Torah and recite the Maftir, and respond Amen after them; these will count toward the 100 Berachos that are lacking on Shabbas.



רם 💶 התורה



# Shvilei Pinches 3

Let us now return to the interpretation of the passuk: "האלף לך שלמה"

we give HKB"H, to Whom shalom belongs, 100 Berachos daily, worth 1000 gold pieces. On Shabbas, however, when we are missing 20 Berachos, one remedy is: "ומאתים לנוטרים את פריו"

to make up the 20 Berachos, worth 200 gold pieces, by reciting Berachos over fruit that we consume. Another remedy is: "חברים לקולך השמיעיני"

to pay close attention to our fellows who recite Berachos over the Torah; after they utter their Berachos, we will respond Amen.

It is worth noting that this wonderful explanation presented by the Chasam Sofer in the name of his mentor is also brought down in the Shu"t Teshuvah M'Ahahavah (Part 2, 237) in the name of his brother, the great Rabbi Shmelke of Nikolsburg, zy"a. Thus, we have two sacred sources suggesting the same interpretation of the passuk.

Now, since we are obligated to recite 100 Berachos daily, even on Shabbas, why didn't our blessed sages see fit to institute the silent prayer and its repetition with eighteen Berachos on Shabbas also, just like on weekdays? In truth, the Gemara (Berachos 21a) addresses this question and explains: "דלא אטרחוהו משום כבוד "דלא אטרחוהו משום כבוד "דלא אטרחוהו due to their concern for the honor of the Shabbas. Yet, since the sages did impose on us to complete the 100 Berachos by reciting extra Berachos over fruit and by paying close attention to the Berachos of the Torah recited by others, it seems that it would have been preferable to simply complete the 100 required Berachos by praying a full Shemoneh Esreh.

# 100 Daily Berachos to Rectify the Closed Mem and Samech that Flew Off of the Luchos

I had a wonderful idea concerning this obligation to recite 100 Berachos daily, whose reward is 1000 gold dinarim, prompting us to say to HKB"H: "האלף לך שלמה". We will begin by introducing a fantastic explanation from the Sifsei Kohen, one of the young disciples of the Arizal, in this week's parsha (Devarim 9, 17), explaining why we recite 100 Berachos daily. In addition, he explains why 100 men died every day due to their failure to recite 100 Berachos daily.

Here is the gist of his sacred words, which are based on the holy teachings of the Gemara (A.Z. 5a): "לא קיבלו ישראל את התורה "לא כדי שלא יהא מלאך המות שולט בהן, שנאמר אני אמרתי אלהים אתם ובני אלא כדי שלא יהא מלאך המות שולט בהן, שנאמר אני אמרתי אלהים אתם ובני Yisrael only received the Torah so that the Malach Hamaves would not prevail over

them, as it is stated (Tehillim 82, 6): "I said, 'You are divine, sons of the Most High are you all (like heavenly malachim, who do not die)." However, you have corrupted your deeds (by sinning with the "eigel") and therefore: "Like men you shall die."

HON GENERACINARIA (GENERACINARIA GENERACINARIA GENERACINARIA GENERACINARIA (GENERACINARIA GENERACINARIA GENERA

To explain the matter, we will refer to the Torah's description of the first luchos (Shemos 32, 16): "והמכתב מכתב אלקים הוא חרות"—and the script was the script of G-d, etched on the luchos. They expounded in the Midrash (S.R. 41, 7): "רבי יודה אומר, אל תקרי חרות אלא חירות מן גלויות. רבי נחמיה אומר חירות ממלאך הודה אומר, אל תקרי חרות אלא חירות מן גלויות. רבי נחמיה אומר חירות מו היטורין".—etched—but rather as "חירות"—freedom from exiles. Rabbi Nechemiah says: Freedom from the Malach Hamaves (the angel of death); and our Rabbis say: Freedom from afflictions. Thus, we learn that if the first luchos had not been broken, the Malach Hamaves would have had no control over them; however, as a consequence of the "cheit ha'eigel," which precipitated the breaking of the luchos, the previous reality of death returned.

The Sifsei Kohen explains why this was necessary. He refers to the Midrash Tanchuma (Ki Tisa 26): בשעה שנתן לו הקב"ה את העגל, פרח "בשעה שנתן לו הקב"ה את העגל, פרח הלוחות היו סובלין את עצמן, כיון שירד וקרב אל המחנה וראה את העגל, פרח אות הכתב מעליהם ונמצאו כבדים על ידיו של משה, מיד ויחר אף משה וישלך When HKB"H gave him the luchos, they carried themselves; however, when he descended and approached the encampment and saw the eigel, the letters inscribed on them flew off. They became too heavy for Moshe's hands to bear. Immediately, Moshe became enraged and he flung them from his hands. We will endeavor to explain the matter of the letters flying off of the first luchos.

The matter can be explained based on what we have learned in the Gemara (Shabbas 104a): "מ"ם וסמ"ך שבלוחות בנס היו עומדין"—the "mem" and the "samech" on the luchos stood miraculously. Rashi explains that the script etched on the luchos penetrated from the front all the way through to the back of luchos, making the letters visible on both sides. Therefore, the central, stony portions of the "samech" and final "mem" were suspended in air, unattached to the body of the luchos. The fact that they remained on the luchos was a miracle. As a consequence of the "cheit ha'eigel," however, the miracle ceased, and all the internal parts of the final "mem"s and "samech"s flew off of the luchos. This is what the Midrash means when it says that the letters flew off of the luchos.





ENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH ENCHENCH

# It Is a Life Potion for the Deserving and a Poison for the Undeserving

In this manner, the Sifsei Kohen goes on to explain why 100 men died each day until David HaMelech instituted that Yisrael recite 100 Berachos every day. He refers to the Gemara (Yoma 72b): מאי דכתיב (דברים ד-מד) וזאת התורה אשר שם משה, זכה נעשית לו סם "חיים, לא זכה נעשית לו סם מיתה. What is the significance of that which is written (Devarim 4, 44): "And this is the Torah which Moshe put ('sahm') before Bnei Yisrael"? If one is deserving, the Torah acts as a potion (the meaning of the Hebrew word "sahm" spelled with a samech) of life; but if one is not deserving, it acts like potion of death—like a poison. So, before the first luchos were shattered, Yisrael were deserving in the merit of the letters "that remained on the luchos miraculously; at that time, the Torah represented a life potion for them. After the "cheit ha'eigel," however, when all of the final "mem"s and "samech"s flew off of the luchos, it became a **death potion** for them; hence, the death decree returned.

It was precisely for this reason that Moshe Rabeinu instituted that Yisrael recite 100 Berachos daily when he proclaimed: "יעתה" "יעתה" as מא"ה as מא"ה as a doing, they paid HKB"H a מש—a form of tax—as atonement for the damage inflicted to the letters "ס, which possess a gematria of 100. During the times of David HaMelech, however, this tikun was forgotten. Consequently, 100 men died every day, due to the damage to the letters "ס. The plague continued until David HaMelech reinstituted the practice initiated by Moshe of reciting 100 Berachos every day. As a result, the plague stopped.

Let us add a nice little tidbit to his sacred words based on what we have learned in the Gemara (Succah 52a): "לעתיד לבוא הרב"ה ליצר הרע ושוחטו בפני הצדיקים ובפני הרשעים—le'asid la'vo, HKB"H will bring the yetzer hara and slaughter it in the presence of the tzaddikim and in the presence of the reshaim. The Shela hakadosh (Chayei Sarah 10) explains the matter based on the fact taught in the Zohar hakadosh and in Midrashim that the name of the yetzer hara is "סמא"ל.

The first two letters of its name—the "samech" and the "mem"—emanate from the realm of tumah; whereas, the last two letters—the "aleph" and the "lamed"—emanate from the realm of kedushah. The latter sustain the yetzer hara and allow for its continued existence. This then is the implication of the statement that HKB"H will slaughter the yetzer hara le'asid la'vo; he will remove the name "s", and it will be deprived of its sustenance. As a result, the two letters emanating from the

klipah—the "samech-mem"—will cease to exist. This concludes his sacred remarks.

HOLLEW BY EN BY EN

Now, we are familiar with the Gemara's teaching (B.B. 16a): "הוא שטן, הוא יצר הרע, הוא מלאך המות"—he is the Satan; he is the yetzer hara; he is the Malach Hamaves. The Gemara elaborates (ibid.): "במתניתא תנא, יורד ומתעה, ועולה ומרגיז, נוטל רשות ונוטל נשמה"—a Tanna taught in a Baraisa: It (the Satan) descends and lures people into sin; it ascends and incites (G-d's wrath against the sinner); it takes permission (to kill the sinner) and takes his soul. Rashi explains that at first when it descends to lure and mislead people, it is called the "yetzer hara"; afterwards, when it ascends to prosecute the person before the heavenly court, it is called the "Satan"; subsequently, when it receives permission from above to kill the sinner and it descends to take his neshamah, it is called the "Malach Hamaves."

It should be apparent from what has been said that the power of the Malach Hamaves to impose death emanates from the letters "" in its name—which function as a ""—a lethal potion. Accordingly, we can appreciate why the first luchos imparted to Yisrael freedom from the Malach Hamaves. For, the letters "" that remained on the luchos due to a miracle nullified the power of the Malach Hamaves emanating from those letters, rendering it powerless to carry out its deadly task. Yet, when the luchos were shattered, and the letters "" flew away, the lethal power of the Malach Hamaves—emanating from the "" in its name—was restored.

# 1000 Lights Vanished when the Luchos Were Shattered

Following this exalted path, we will now proceed to explain the matter of the 1000 golden dinarim that are compensation for the 100 Berachos, as indicated by the passuk in Shir HaShirim: "האלף לך שלמה". We have learned in the Gemara (Shabbas 88a):

"דרש רבי סימאי, בשעה שהקדימו ישראל נעשה לנשמע, באו ששים ריבוא של מלאכי השרת, לכל אחד ואחד מישראל קשרו לו שני כתרים, אחד כנגד נעשה ואחד כנגד נשה ואחד כנגד נשמע, וכיון שחטאו ישראל ירדו מאה ועשרים ריבוא מלאכי חבלה ופירקום, שנאמר וַיִּתְנַצְלוֹ בְנֵי יִשְׂרָאֵל אֶת עָדְיָם מֵהַר חוֹרֵב... וכולן זכה משה ונטלן, דסמיך ליה (שם ז) ומשה יקח את האהל".

Rabbi Simai expounded: At the time Yisrael proclaimed "na'aseh" prior to "nishma," sixty myriads of ministering angels came to each and every Jew. They tied two crowns to him—one corresponding to "na'aseh" and one corresponding to "nishma." But when Yisrael sinned, one hundred twenty destructive angels descended and removed them, as it states





ENDS (ENDS ENDS (ENDS ENDS ENDS (ENDS (ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS (ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS ENDS

# Shvilei Pinches 3

(Shemos 33, 6): "Bnei Yisrael were stripped of their jewelry from Har Chorev" . . . Moshe merited receiving all of them, and he took them. For, next to the aforementioned passuk, it states (ibid. 7): "And Moshe would take the tent."

The Arizal teaches us in Sha'ar HaKavanos that just like Yisrael merited receiving two crowns—which are magnificent lights—for pronouncing "na'aseh" prior to "nishma"; similarly, Moshe Rabeinu merited receiving 1000 magnificent lights from HKB"H at the time of Matan Torah. However, after Yisrael sinned with the "eigel," the two crowns were confiscated. Similarly, Moshe also had to forfeit the 1000 lights that he had received; he only retained one of the 1000 lights.

This is one explanation for the tradition to write the "aleph" of "ויקרא אל משה" in the passuk (Vayikra 1, 1): "היקרא אל משה"—with a small "aleph" - אלף זעירא . This tradition alludes to the fact that after the "cheit ha'eigel," Moshe only retained one out of the thousand lights that he had received. [Translator's Note: In Hebrew, the term for the letter "aleph" is אָלָף and the term for one-thousand is אָלֶף; thus, a miniature "aleph" implies that he only retained a miniscule portion of the 1000 lights.] Yet, since he forfeited them through no fault of his own—but rather due to Yisrael's sin—HKB"H compensated Moshe, by depositing with him all of the crowns that were confiscated from Yisrael.

Accordingly, the Arizal explains that the situation that existed at Matan Torah, prior to the "cheit ha'eigel," recurs on every Shabbas. At the entry of the Shabbas, Moshe Rabeinu reclaims all of the 1000 lights that he received prior to the "cheit ha'eigel"; it represents a form of extension and supplement to the Shabbas. Since his own 1000 lights are restored to him, he graciously returns to Yisrael all of the crowns that they forfeited and were deposited with him for safekeeping during the week. These lights represent the supplemental kedushah that Yisrael receive on every Erev Shabbas.

Based on this understanding, the Arizal explains the formula we recite in Shacharis on Shabbas: "ישמח משה במתנת חלקוי"—Moshe rejoices on Shabbas, because the portion he received prior to the "cheit ha'eigel"—namely, the 1000 lights—is restored to him; "כי עבד נאמן קראת לוי"—as the Almighty's trustworthy servant—of whom He attests (Bamidbar 12, 7): "In My entire house he is trusted—he returns the two crowns that were confiscated from Yisrael and placed with him for safekeeping. The passage goes on to describe the nature of the portion bestowed upon Moshe that is returned to him on Shabbas: "כליל תפארת בראשו נתת בעמדו

"לפניך על הר סיניי —You placed a crown of splendor on his head, when he stood before You on Har Sinai—these are the 1000 lights that he received at Matan Torah, which he had to forfeit, and are returned to him as a gift on Shabbas. This is the gist of the Arizal's sacred explanation.

HON GENERACINARIA (GENERACINARIA GENERACINARIA GENERACINARIA GENERACINARIA (GENERACINARIA GENERACINARIA GENERA

We will now introduce another fascinating insight that we have presented several times in the past. In the sefer Yalkut Yashar (40, 4), he brings down what he heard from his uncle, the great Rabbi Moshe of Razvodov, ztz"l, who cited the great Rabbi Shalom of Kaminka, ztz"l. He discusses the nature of the 1000 lights that were confiscated from Moshe Rabeinu due to the "cheit ha'eigel." As we learned above from the Sifsei Kohen, the luchos were shattered, because the miracle involving the closed "mem"s and "samech"s ceased.

Accordingly, the esteemed Rabbi of Kaminka points out an amazing fact. In the Aseres HaDibros, there are precisely 22 final "mem"s and 2 "samech"s; their gematria adds up to one thousand (22x40=880; 2x60=120; 880+120=1,000). This is the key to the one thousand lights that were initially bestowed upon Moshe Rabeinu when he received the Torah; however, when the letters flew off of the luchos due to the "cheit ha'eigel," those one thousand lights were confiscated from him. This concludes his fascinating insight.

# 100 Berachos Worth 1000 Gold Dinarim Rectify the 1000 Lights

Now, this illuminates for us the reason they instituted the practice of reciting 100 Berachos every day, whose worth is 1000 gold dinarim. As we learned from the Sifsei Kohen, we are obliged to recite 100 Berachos daily as a tikun for the letters "samech" and "mem" (whose gematria is 100) that flew off of the first luchos due to the "cheit ha'eigel." As explained, the twenty-two "mem"s and two "samech"s that flew away were the 1000 lights that vanished. Therefore, we are required to recite 100 Berachos, whose value is 1000 gold dinarim, as a tikun for the 1000 lights that vanished. This is implied by Shlomo HaMelech's statement: "האלף לך שלמה". Clearly, these two ideas go hand in hand.

It is now with great pleasure that we can explain why HKB"H omitted the letter "aleph" in the passuk: "ועתה ישראל מה ה' אלקיך

—compelling us to add it orally by reading "ממה" in place of "ממה". On numerous occasions, the Bnei Yissaschar (for instance Shabbasos 3, 8) explains in the name of kabbalistic





# Shvilei Pinches

sefarim that the letter אָלָף ("aleph") is אָלָף (1000), as we find in the passuk (Devarim 32, 30): "איכה ירדוף אחד אלף"—how could one pursue a thousand?

Based on this fact, we can suggest that the letter "aleph" is missing from this passuk, because HKB"H wanted to teach us that we are obligated to recite 100 Berachos daily—worth 1000 gold dinarim—to compensate for the אל"ל (1000) missing lights that vanished due to the "cheit ha'eigel." By reciting 100 Berachos daily, it is as if we are inserting an "aleph" in the passuk to restore the אל"ף lights.

It is with great pleasure that we can now address the matter of the tefilos we say on Shabbas. Our blessed sages profoundly chose not to institute eighteen Berachos on Shabbas—similar to the weekday tefilos. This compels us to find other ways to complete the tally of 100 Berachos on Shabbas. We have learned, however, that all of the 1000 lights that were confiscated from Moshe Rabeinu are returned to him on Shabbas. Hence, it would seem that the tikun of 100 Berachos—worth 1000 gold dinarim to make amends for the 1000 lights—is unnecessary on Shabbas.

Notwithstanding, it is evident that the reappearance of the 1000 lights on every Shabbas is lacking; it is not completely as it was prior to the "cheit ha'eigel." Proof of this is the fact that the

decree of death has not been repealed—as was the case before the shattering of the luchos. Furthermore, we have still not merited the complete geulah. Clearly, the appearance of the 1000 lights on Shabbas is merely a semblance of the future geulah. This is consistent with the kedushah of Shabbas, which is merely a semblance of Olam HaBa. Therefore, we still need to find ways to complete the tikun of 100 Berachos even on Shabbas—by eating fruit and hearing the Berachos of those who are called up to the Torah. Thus, we will hasten the arrival of the future geulah—at which time the 1000 lights will be restored fully and the decree of death will be repealed.

This explains very nicely the rationale provided by Chazal in the Gemara for the reason they only instituted seven Berachos in the silent prayers of Shabbas rather than eighteen, like on the weekdays: "They did not impose upon him due to their concern for the honor of the Shabbas." They wished to demonstrate that the obligation to rectify the 1000 lights by means of 100 Berachos is not the same on Shabbas as it is during the week. Therefore, they chose not to impose on the tzibbur. Nevertheless, we are still obliged to complete the tally of 100 Berachos on Shabbas in order to hasten the arrival of the geulah and the complete return of the 1000 lights, swiftly, in our times! Amen.

Our thanks and blessings are given to those who donated for the publication of our weekly dvar Torah for the merit of אחינו בני ישראל

314 (EO) (S14 (EO) (EO) (S14 (EO) (S

Family Madeb for the Refuah Shelimah of Lea bat Virgini

Arthur & Randi Luxenberg לזכות of their wonderfull parents, children and grandson

To receive the mamarim by email: mamarim@shvileipinchas.com





# Rabbi Chaim J. Levitar

# פרשת עקב

'כג' אב תשע

iraas Shamayim, fear of heaven, seems like a daunting task to us. In the minds of many, leading a life that is dictated by the fear of Hashem and having it play a role in all of our decisions is reserved for the Tzadikim. However, as Moshe Rabeinu reminds Klal Yisroel of Hashems expectations, he asks them; מה ה' אלוקיך שואל מעמך כי אם ליראה וגו 'what does Hashem your G-d ask of you but merely to fear Hashem your G-d etc. insinuating that Yiraas Shamayim is not a vast or immense demand. "Just" a small thing, to have Yiraas Shamayim. This prompts Chazal (Berachos 33b) to ask; is Yiraas Shamayim a small matter? They answer, אין, לגבי עפא, for Moshe who said these words, it was a small matter. Meforshim wonder, how Moshe charged us, pedestrian humans with this demand - small matter as it may have been to him - true fear of Heaven was a great deal to ask of everyone else.

We may begin to understand this based on the words of the Maharal (Gevuras Hashem Perek 18). As a brief introduction, Torah names typically define the very essence of the person or object. (See Tiferes Yisroel Mishnayos Shekalim beginning of Perek 6 for a fascinating read of this subject) When Adam named all the animals, the Torah recounts; "and whatever Adam called each creature, that was its name" (Beraishis 2:19). Adam assessed the fundamental nature of each animal and named it accordingly. Names are not only for identification, they are descriptive.

Chazal (Yalkut Divrei Ha'Yamim 1;674-4) say that Moshe had ten names. Each name describes another aspect of Moshes qualities. His father called him Chaver, his mother referred to him as Yekusiel etc. (Yalkut Shemos 2-166) The name as he is known is Moshe, given to him by Bisya the daughter of Pharaoh, as she declared; כי מן המים משיתהו, for I drew him from the water. What was unique about this name that Hashem chose it over the others? And why did she choose the word מים-Mayim over the word יאור- Yeor, river?

Maharal provides us with a glimpse into the depths of this name and why even Kadosh Baruch Hu used this name. He explains, in Maharal-speak, that Mayim epitomizes Gashmiyus - materialism, (see his lengthy elucidation; ibid) and Moshe is epitome of Ruchnayus - spirituality, as if he has no physical existence. (Meforshim suggest that it is for this reason that no one knows the burial place of Moshe as there was no physical aspect to his being that required burial) The name Moshe, is inherently the polar opposite of what water symbolizes and he was thereby named as being drawn from

And although this deep concept is difficult to fully grasp, the basic idea that water symbolizes Gashmiyus can be applied to clarify the aforementioned Gemara. The Gemara is not inferring that it was easy for the "Ish Moshe" the man Moshe to achieve Yiras Shamayim over others, rather its easier for the person imbued with the characteristic of Moshe-one who frees himself from the shackles of Gashmiyus, to achieve Yiras Shamayim. Hence, the Gemara doesn't refer to him as Moshe Rabeinu, rather Moshe inferring the Middah, not the man.

The more one is determined to fulfill his Gashmiyus bucket list, Yiraas Shamayim becomes that much more of an elusive goal.

Ray Shimon Ben Pazi said about the human condition. יאוי לי מיצרי אוי לי מיצרי woe to me from my Creator, who is sure to punish me if I succumb to temptation and woe to me from my Yetzer Hara, who attempts to lure me from the proper ways (Berachos 61a). The Alter of Kelm (Kisvei Ha'Sabba V'Talmidav M'Kelm volume 1 page 218) views this important statement as the barometer to gauge one's level of Yiraas Shamayim. If ones concern of אוי לי מיוצרי is expressed more often, the "Krechz" is bigger than the fear of אוי לי מיצרי it is indicative of a sound level of Yiraas Shamayim.

The Torah commands (Eikev 10:16) מלתם את ערלת לבבכם – and you shall cut away the barrier of your heart. Rashi explains Orlah as the blockage and covering of our hearts. There is a spiritual hardening of the arteries which we are commanded to remove. Chidushei Harim notes, that it says Levavchem, your hearts-plural, and not Halev-singular, because every heart has its own challenges and blockages that prevents us from growing. Every one of us has our own struggle to reach Yiraas Shamayim.

May Hashem allow us to accomplish this "small matter" and become יראי שמים באמת.



MOSDOS ZICHRON EREZ was established in 2005 under the leadership of Rav Chaim Zev Levitan and is dedicated to older Bais Medrash bochurim who have chosen to pursue the path of Zevulon while rooted in the tents of Yissochor. B"h they have had great siyata d'shmaya in enabling these bochurim to shteig and face the world as real Bnei Torah. Rav Levitan's reputation in the chinuch field and his warm and caring personality have led to the tremendous hatzlocho of this wonderful mosod. For more information please visit WWW.ZICHRONEREZ.COM





EMERGENCY HOTLINE Dial: 845-371-2760 or Text: 914-490-8129 and type the word "EMERGENCY"

845-371-2760

INFO@AREIVIM.COM

WWW.AREIVIM.COM

To subscribe to the Weekly Email, please email info@areivim.com and enter "Subscribe" into the subject line.

Please go to www.TorahAnytime.com to listen to Rabbi Shmuel Gluck, and other popular speakers, on TorahAnytime.

#### By Rabbi Shmuel Gluck

y thought on this week's Parsha is of secondary importance to an expression within the thought which I have learned to "carry" around with me. I hope readers will do the same.

The necessity and responsibility to study Torah is mentioned a few times in this Parsha. People can learn Torah to fulfill their obligation without appreciating the many advantages of learning Torah as is intended, and as a result, they will not be rewarded with the life-enhancing skills found inside of it.

Unaware of the beauty of Torah, many people may believe that they have extracted whatever there is to extract when, in reality, they have not. This causes them to believe that they can offer opinions, act as a leader, and become resentful when they do not understand the Torah.

Sefer Eliyohu Rabo (6/19): Koro Odom V'lo Shono, Adayin Bachutz Hu Omeid, If a person learns Tanach but not Mishnayos, he is still Bachutz, on the outside. That means he is not capable of grasping what Tanach really means. This statement is not intended as a criticism as much as it is an

assessment of his status and what he can expect from the Torah.

Tono D'bei Eliyohu continues, Shono V'lo Koro Adayin Bachutz Hu Omeid. If a person learns Mishnayus but has not learned Tanach, he is still on the outside of understanding the Torah. This is a statement to those who learn Gemorroh, but have a minimal grasp of Tanach.

Finally, Koro V'shono Vlo Shimeish Talmidei Chachomim, Dome K'mi Shenisalmo Mimenu Divrei Torah. If a person learned both Tanach and Mishnayus but has not learned under a Rebbi (which, to a degree, is achieved by learning Gemorroh), it is as if the wisdom of the Torah is still hidden from him. This is because there are so many gaps in his understanding that his knowledge has no practical value.

The expression Bachutz means a lot to me. I fear that I am not getting it and even more afraid that I think I am. To be on the outside means the Torah has not taught me how to live or how to think, and therefore I am not capable of making effective decisions. Everyone who claims to affiliate with the world of Torah should be terrified that they may be Bachutz, on the outside, and do what they can to truly belong to the Torah world.

# **Maturity Through Experience**

By Rabbi Shmuel Gluck

here are certain skills necessary to excel in marriage, parenting, business, and even in friendships. One of the more important requirements is the ability to think several steps ahead. Some people are naturally gifted in this area. Many are not. Such people are at risk of being taken advantage of when dealing with others who are capable of thinking ahead.

There is a second skill required for people to succeed in life which, again, some people are naturally gifted at while others are not. It is the ability

to anticipate other people's personal preferences. I can make a "move" to which I know what my reaction would be, but this is meaningless if I don't know how the other person will react.

When working with individuals and families, I find that many people fall into the category of those unable to think beyond the next step. In addition, their decisions are made without considering how their child or mentee will react to their decisions. This is what I have referred to in the past as people's personal databases,

without which it becomes difficult to be confident with any decision. I have written extensively on the topic of databases. My video lectures on this topic can also be found on TorahAnytime.com.

The ability to anticipate several steps ahead and to know how others will react, when not natural skills, can be learned ones. First, people must appreciate their importance. Often, it is simply not important enough to them to even make the effort. Many people respond to what they consider to be counterintuitive advice with blank stares, unaware that there is more

to consider than just the immediate next step.

Considering the next step requires parents to look at a child, not as they are now, but how, it is reasonable to believe, they will become after they react to the parent's decisions.

I) I often suggest to young men and women that they begin the Shidduch process even if they don't seem to be ready to marry and undertake the responsibilities of a family. (Of course, this must be decided on a case-by-

case basis.) I do so because I have found that **people** generally don't mature merely with the passage of time. They mature because of the stages in life they experience. Knowing that they are "on the market" causes them to act differently, as do all the subsequent stages of actually dating, going out on a few dates with the same person, considering engagement, and engagement, etc.

While there is risk in such a decision, there is also risk in stagnating people's growth. This same rule applies

in other areas. People that are not responsible often become responsible when those responsibilities are the result of the next stage of life, such as transitioning from elementary to high school or from a local to an out-oftown school.

To succeed, it is necessary that they realize that they are moving ahead in life and not just being asked to accept more responsibilities. Whether or not they will interpret the next stage as moving forward in life depends on the individuals themselves, as well as how it is presented to them. The

RAMAPOSE MARKETING I DESIGN I DEINT I MAII



"One of the biggest causes for

failure in Chinuch is when

parents/Mechanchim do not

consider how the child will

react to their decisions."

best opportunities are when they are motivated on their own. I often tell parents that if they want to do something, then it is already something for them to consider.

2) Some people are unable to see beyond anything not directly in range of their view. I often tell people that, at Areivim's housing, we offer a community, an environment which allows people their best opportunity to grow. While we offer room and board, that is not what they should be focusing on. Recently, someone insisted on seeing the house before their relative moved in. The house was clean besides the kitchen which is actively used (that should be a good thing). They cancelled their plans to move in, as they were unable to see beyond what was in front of them.

One of the biggest causes for failure in Chinuch is when parents/ Mechanchim do not consider how the child will react to their decisions. There are very few decisions which are good or bad moves. It is mostly about how the other person will react. Many parents choose a school because it is what their child really needs without considering how their child will react. Saying "structure is good for my child" may be true but it also may not be practical at this stage. Most children that require structure react poorly to it and that has to be considered before a decision is finalized.

Therefore, as important as it is to be able to see beyond the next move, it is equally important to be able to incorporate the personality of those being helped into the decision process. When parents ask whether their suggestion is an effective one, I ask them the following question: "How will your child likely react?"

Often their response will be, "Well, I hope they will react in a positive manner". Or, they ask me how I think the child will respond, even though I

never met their child. I tell them that asking me how they **should** respond is meaningless because the question to ask is, if I did "X", how **will** my child react. They are the ones that know the answer.

3) The lack of the two skills mentioned above plays a strong role with regard to money. Many parents ask their children to contribute to the cost of the family car, pay for their own clothing when they have jobs, etc. I am very opposed to this idea. (Readers should feel comfortable contacting me if they would like to discuss my position, and the alternatives.)

I have spoken to multiple teenagers who tell me that money, more than any other single issue, taints their attitude towards their parents. Children can not comprehend that their parents struggle with financing, so they interpret the request for money to be a selfish one. Nothing parents say changes their opinion. Therefore, asking children to contribute to the household is a great idea if they do not consider how their child will react to the request, which would often turn the idea into a terrible one.

Of the most difficult challenges when trying to help people is that there is a wide range of possible responses. With regard to their actions, there may be only two or three choices, such as will the child show up or not show up to the job that someone found for him. Nevertheless, there are multiple possible internal reactions they may have. Some examples include the mood that it will create, the long-term resentment the child may harbor for being manipulated, and his feeling of failure if the job overwhelms him. I am asking parents to pause before deciding and to do their best to consider all the factors, present and future, and to consider the preferences of the invidual being helped.

#### Story from "Torah Tavlin" By Rabbi Dovid Hoffman

himon was an eleven year old boy learning in a Polish cheder, when R' Meir Shapiro ZT"L, the Lubliner Rav, came to test the boys and speak to them in learning. The children exceeded his expectations and the Rav told the children that as a prize for doing so well he was going to share with them a secret for life. He quoted the following words from the Be'er Hativ in the name of the Chinuch: "Whoever is careful to recite Birchas Hamazon with kavana, word for word (from a bentcher), is assured he will never worry about where his next meal will come from for his needs will be taken care of with respect and generosity all the days of his life." The words entered Shimon's heart and he decided, right then and there, to accept upon himself to always bentch with kavana (concentration). It wasn't easy. After lunch, while other children ran out to play, he stayed longer, taking his time, saying each word carefully, wasting most of recess but never relenting on his kabalah.

When the Second World War broke out, Shimon was still a boy. Amidst the havoc of war, he was separated from his entire family, undergoing misery and loneliness in Nazi concentration camps. Fortunately, he was chosen to work in the camp kitchen, as an assistant to the cook and this made Shimon constantly aware that the blessing of R' Meir was already being fulfilled. There was no shortage of food in the kitchen and he never had to worry about going hungry. He made sure that after eating bread, he would recite every word of bentching loud and clear and if he saw that circumstances would not allow him to bentch properly - he wouldn't eat!

One day, a high ranking Nazi officer walked into the warm kitchen and noticed Shimon working there. Instantly, he became furious and started screaming, "How can it be that a Jewish boy is healthy and well-fed in this camp?" He told Shimon to walk outside immediately and handed him a small hammer. Pointing to the frozen earth he told him to dig a bunker two meters deep to protect Nazi officers from the Russian bombs. It was obviously an impossible request and they both knew it. But none of that mattered. "Upon completion you may return to the kitchen," said the sadistic animal and stormed away. The implications were obvious. Shimon was never meant to return to the safety and warmth of the camp kitchen. With the small hammer

# מעשה אבות...סימן לבנים

in hand, Shimon raised his eyes Heavenward. "Hashem," he said, "I am keeping my part of the deal, and I was promised that I will be taken care of all the days of my life. I am still a child! Is this called my whole life?"

Suddenly, a truck full of German soldiers drove by. When they saw a Jewish boy standing on the frozen ground, trying to dig with a hammer, they burst into racuous laughter. Furthering his embarrassment, the Germans began pelting the young boy with whatever was at hand. There were bottles and cigarette butts, but also potatoes, cucumbers and other produce. This went on for a quite a bit. When the truck finally moved away, Shimon realized that he was standing in the midst of a pile of vegetables! He had asked for food, and here it was! But he wasn't out of the woods yet. He needed to dig an impossible hole and if he couldn't finish the bunker before the Nazi officer returned, all these vegetables would be useless to him!

But this prayer, too, was quickly answered. Out of nowhere, another truck drove by - this one carrying non-Jewish Polish soldiers. They saw piles of vegetables and asked Shimon if they can have some. With a sudden stroke of inspiration, Shimon responded, "Well, if you dig me a bunker right here, two meters deep, I will let you take all the food!" Without Shimon even lifting a finger, the men jumped out of their truck and with their shovels and picks, set to work. Before long, the hole was completed and Shimon was more than happy to give them the entire stock of his valuable produce.

Soon the Nazi officer returned. He stood there shocked, unable to fathom how a child had managed to dig such a precise bunker, through frozen earth, with just a hammer for digging! He looked at Shimon with a venomous gaze and declared, "I always knew you Jews have someone watching over you." Then he ordered Shimon back to the kitchen!

With the help of Hashem, Shimon survived the war, promising himself in those dark days, that he would always make sure to bentch with kavanah - thanking the One Above for providing him with food in such a generous fashion. And he kept this kabalah his entire life. In Jerusalem, where he lived, he was well-known for his special affinity and zehirus for the mitzvah of Birchas Hamazon.







Divrei Torah Inspired by the Torah Commentaries of RAV SHIMSHON RAPHAEL HIRSCH ZT"L

#### David Gurwitz Parshas Ekev

#### Seeing Kindness in the Heel

Let's see how much we might learn from examining a place we rarely ever see, or think about, or feel, but which serves as one of the foundations of our lives – the heel.

Let's also see how this week's *Parsha*'s commandment to eat and be satisfied - which led to the creation by our Sages of the full prayer after eating - also ties in with *Chesed*, and more.

Then, let's try and combine the heel and chesed.

This week's *Parsha* begins with the following words; "It shall come to pass because you listen to these laws." Why did it use the word *Ekev* next to the word listen? "*Ekev*" means the following: end, because, reward, and "as a consequence of". It is an unusual word. It also means...heel.

Rav Shamshon Raphael Hirsch zt''l provides a long explanation on how the word *Ekev* fits in to his view of all the *mitzvahs* and *chukim* and *mishpatim* which are lumped together under the word *mishpatim*. He beautifully explains that they are all to be carried out under the yardstick of *tzedek*, as duties we owe; hence, no reward can be claimed.

We cannot see the results of fulfilling any *mitzvah*. The paths of the Torah form an ever widening circle, in which the *mitzvahs* overlap and lose themselves in each other. We see far reaching results from what are apparently small *mitzvahs*. Therefore, all must be done with equal conscientious faithfulness, all being equal to us, as a duty we owe.

Ekev, he says, indicates something NOT consciously striven for. It is something that remains unconsidered, which teaches us to focus on that which we might leave behind, due to possibly being influenced by the changing circumstances of the times. We might step over them – hence, ekev – as having little meaning. Distinguishing between more and less important was always bad for us.

The first Beis Hamidkdash was destroyed due to lack of adam l'mokem, and the second due to adam l'chavera. We must take the Torah as a whole – as King David says in Tehillim, Toras Hashem temimah Mshivas Nafesh.

The Baal HaTurim also teaches us – 700 years ago – more about the word Ekev. He points out that the word Ekev has a value of 172, equaling the number of words in the Ten Commandments! The Torah is teaching us that, if we will listen to the 172 words of the Ten Commandments, which are the basis of and contain all of the 613 Mitzvot, we will merit Hashem's kindness that he swore to our forefathers.

The Baal Haturim pointed out in last week's Parsha that the second Luchos had 189 words, as compared to the first. The difference, of course, is 17 - the value of the word Tov - good.

It occurred to me last *Shabbos* while reading the *baal haturim* during the leining of *Parshas Veetchanan* that 172 and 189 – the combined number of words in both *Luchos* - equals 361, which is the value of the words *byad Moshe*, meaning by the hand of *Moshe*! That is exactly the number of words he brought down in two trips!

The Baal Haturim also points out that the letters of the word Ekev can be rearranged to spell the word Kevah, permanent, which we are instructed to do in Pirkei Avos this week regarding setting fixed times to study Torah.

Following this thought, we understand why the *Gemara* in *Yuma*, *Daf* 28b, tells us that *Avraham* kept the entire *Torah* before it was given. We learn that *Avraham* kept the entire *Torah* from the language in the *Akeidah*, where it says *Ekev Asher Avraham Bekoli* – because he listened to "My" voice – since the word *Ekev* and its hint at 172 words, is used there.

The Baal Haturim also points out that the heel walks behind the foot, in a humble way, and it is therefore not "stubbed" as are the toes! We "dig in" squarely with our heels!

It is quite fascinating that the number of bones in the foot is twenty six, which is the value of *Hashem's* name. This helps us remember who is supporting us when we stand and walk – and the rest of life as well.

The Lubavitch Rebbi, zt''l, tells us that the heel has some significant advantages over other limbs, in that it is the part of the body that yields most easily to the will – putting the heel into hot or cold water is easier than with any other limb. While this seems to come from insensitivity, in fact, being so far from the mind and heart, the heel is less resistant to our conscious power, and more to our inner power.

Rashi tells us more - if a person listens to the commandments that he would normally tread with his heel, then, Hashem will safeguard him. The Parsha then immediately points out the Chesed that Hashem swore to our forefathers, and in doing so, connects the two ideas.





Where can we see more Chesed hidden in the letters of the word itself, and the idea, of Ekev?

The letters Ayin and Bais surround the letter Kuf, forming the word Ekev. Ayin and Bais – 70 and 2 – add up to 72, the value of Chesed!

When these two letters are spelled out, we see something amazing. Ayin – when spelled out (Ayin – Yud - Nun) adds up to 130. Bais – when spelled out (Bais - Yud - Sof), add up to 412. Together, these two spelled out letters of Ayin and Bais, the letters surrounding the Kuf in the word Ekef, add up 542, which is the value, with the Collel, of the word... Yisrael!!!

There we see a hint of the Chesed inherent in Yisrael, with the surrounding part of the word for heel!

That is Part One. Let's look at the letter Kuf, the remaining inner letter.

*Kuf* - when spelled out (*Kuf Vav Peh*) equals 186, which is the value of the word *Makum*, *Hashem's* place! In fact, the letters of *Hashem's* name, when multiplied by themselves – i.e., *Yud* times *Yud*, *Heh* times *Heh*, etc – also adds up to 186! What do we see from all of this?

THE SURROUNDING OUTSIDE LETTERS OF *EKEV – Ayin* (*Ayin Yud Nun –* 130) - and *Bais* (*Bais Yud Sof –* 412) total 542, REPRESENT THE *CHESED* INHERENT IN *YISRAEL*, WHILE THE INNER LETTER - *Kuf Vav Peh –* 186 - REPRESENTS *HASHEM'S* PLACE OF HOLINESS.

Now we can, perhaps, begin to understand how we became *Am Yisrael*, *Bnei Yisrael*, *Clal Yisrael*, *Netzach Yisrael*, from *David Melech Yisrael* - from an *Ekev*.

Let's recall from Sefer Shemos how we received the name Yisrael. Yaakov was born with his hand grasping on to the heel of Esau. Hence, his name in Hebrew means "from the heel". The root of his name implies another aspect of Ekev – HUMILITY. After all, the heel is the lowest part of the body.

However, humility does not mean PASSIVITY. Let's review the way Yaakov received the name Yisrael in light of this idea.

Yaakov fought with and overpowered the angel of Esau, and the angel named him Yisrael, which means, you have struggled with G-d, and with man, and you won. That is what Yisrael - Israel - means. We struggle. But we win.

The letters of Yisrael, when rearranged, spell Rosh Li, the head is mine.

So Yaakov's two names – Yaakov, related to the heel, and Yisrael, the head is mine - represent the span from low to high, from the apparently least sensitive - the heel - to the apparently most sensitive - the head. Yaakov's new name encompassed the entire gamut of life.

That is perhaps why the Torah calls him an Ish Tam - a complete man. Yaakov fought with Esau's angel.

Our sages tell us that this angel has three personalities, and names - the Satan, the Yetzer Hara, and the Katigor - the prosecuting angel in heaven, who argues against us after the Yetzer Hara influences us negatively and before the Satan executes judgment on us.

This angel named Yaakov - Yisrael. We discussed that the difference in Gematria between Yisrael - his - our - new name, and Yaakov is 541, less 182, which is 359, the Gematria of Satan!!! Yaakov was able to incorporate all of the Satan, and overpower him, to become Yisrael, or Rosh Li, the head is mine.

Now, let's look at what we all pray for daily.

Moshiach (which is the rearranged letters of the word Yismach - you shall be joyous) has a Gematria of 358.

He is one less than the Satan, in this world. He always seems to be behind by 1 in this battle.

We see that one of the names of the defending angels is *Sanigor*. The *Gematria* of *Sanigor* – 323 - is one more than the *Gematria* of *Katigor* – 322. Here, the deficit of one is reversed. What is the end result? In heaven, we are ahead by one - Always.

In this world, we are behind by one - Always. That is an even playing field. How does this relate to the heel?

The actions that simply require us to get up and start doing something different and differently - even the actions of an insensitive, lowly heel - can, and usually do, require us to take a first step, and what is that point of first contact?

It is the heel

Now we can see the connection to eating and thanking Hashem that we discussed above.

Benching – the prayer for after eating, from this week's Parsha which says "you shall eat and be satisfied" – has an expression near its end which relates to this.

Harachaman Hu ......May the Compassionate One make us worthy of the days of Moshiach and the Life of the World To come....Magdil Yeshusos Malcho, V' Ose Chesed Limshiku – One of makes great the salvations of his King – and does Chesed - kindness - which brings His Moshiach .

Doing Chesed brings Moshiach - that is the message.

Our sages tell us that the times before the coming of Moshiach are called the Heels of the Moshiach.

The letters of the word for heel contain the *Chesed* of *Yisrael* – whose name comes from the "heel" based battle for *Moshiach* - surrounding the *Makom*, the place of *Hashem*, whose value is hinted at in the entire foot bone structure.

Hashem should empower us to learn how to constantly take that first step for Chesed, already inherent in the letters forming the word Ekev - heel. There is already Chesed mystically hidden in the letters which make up the place where we land that step - the supposedly 'lowly" heel - and in every trip we take.

Recall from the *Drush* on *Massei* regarding *Vayesu* and *Vayachanu* that the difference in EVERY journey we take, between every leaving and camping, is the value of *Chesed*.

These individual steps will, G-d willing, combine to form the foundation to withstand the tremors of the overall heels of *Moshiach*, may he come soon, in our days.





Parashas Eikev תשע"ט

#### וידעת עם לבבך כי כאשר ייסר איש את בנו ד' אלקיך מיסרך

You shall know in your heart that just as a father will chastise his son, so Hashem, your G-d, chastises you. (8:5)

Every time that we as a nation – or Jews individually – are challenged with adversity, be it in the guise of illness, economic troubles, childrearing, or circumstances that cause unspeakable pain, we ask ourselves: What is the purpose of this challenge? Is this Heavenly punishment meted out against a person, or is it a Heavenly Father's loving discipline? Is it punitive, or therapeutic? The distinction is in the word, "Father." How do we view the Source of the adversity? Is it from a Master or from a loving Father? The Torah gives us the answer with the above pasuk: "Just as a father chastises his son, so, too, Hashem chastises you." It is loving discipline. Will the awareness that it is being sent to us by Hashem in His role as Father make a difference? Absolutely. We realise that Hashem seeks our return to Him. The adversity serves as a reminder: "Although you have acted out of character, I still love you. You are My son. I would like you to come home. This is a reminder that I care about you."

Concerning the pasuk in Mishlei 3:12, "For Hashem admonishes the one He loves; as a father, He mollifies the child," the Gaon, zl, m'Vilna writes that "A father disciplines a child that he loves until he sees a positive reaction, when the child changes the downward/negative course of his trajectory. This chastisement is a manifestation of deep, abiding love. A father wants his son to change; thus, he 'encourages' his return through various media, of which pain/trouble/adversity is a powerful motivator." The Gra adds, "The sign that this adversity originates from deep love is, that when it is over, one sees the father making every attempt to fulfil the wishes of the child." (Once the censure has run its course and succeeded in turning around the child's behaviour, the father is prepared to do anything to "get into his child's good graces.") Veritably, when one chastens, employing the medium of painful and troubling challenges, it is an indication that a loving father is behind the "slap." One does not slap a stranger's child, because it is none of his business. When it is my child who requires "straightening out," however, I will apply the necessary discipline.

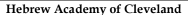
Horav Simchah Wasserman, zl, underscored this idea in light of the unspeakable horrors and tragedies which our People sustained during the Holocaust. This was both a churban gashmi, physical/material destruction, and a churban ruchni, spiritual devastation, in which the greatest Torah leaders and yeshivos were destroyed. What is the Heavenly sign that indicates that this was all part of the Heavenly Father's plan? The fact that today we are blessed with an extraordinary abundance of yeshivos, Torah scholars of all genres, means that Klal Yisrael is building both spiritually and physically. (One only has to take a look at the sheer numbers of Torah families throughout the United States, Europe and, of course, Eretz Yisrael, to affirm this verity.) We are on the upswing. As in the Egyptian exile, when we grew exponentially with each mother giving birth to sextuplets, we are growing today. Kiruv/Jewish outreach is at an all-time high. Young people are returning "home" to the Judaism of their grandparents and great-grandparents. All of this is a sign that the suffering which we endured seventy-five years ago was orchestrated by Hashem as a Father acting out of love for His children. We are not privy to His reasoning, but we accept His decree as children who respect their Father should.

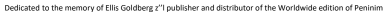
It is with this logic in mind that we are, perhaps, able to understand how some of our greatest and holiest leaders accepted Divine will with consummate love. Horav Yisrael Gustman, zl, was a Talmudic genius without peer. At the age of twenty, he served as a dayan, judge, on the illustrious Bais Din, Rabbinical court, of Horav Chaim Ozer Grodzinski, head of European Jewry. Rav Gustman suffered terribly throughout the horrors of the Holocaust. He related that during the entire period of the war, he recited Viduy (confession before death) hundreds of times. Death had approached him so often, and so close, that he used the shorter, abridged version of Viduy, because he was uncertain whether he would live long enough to recite the long form. (The mere fact that he had the presence of mind to recite Viduy, to confess his sins, is an indication of his enormous love for Hashem and His profound understanding that the tragedy which was occurring before his very eyes was part of a Divine plan.)

Rav Gustman was subjected to the most inhuman physical and psychological torture. How he survived in body, mind and soul is a mystery. I take the liberty of sharing some of his experiences, so that the reader can have a deeper appreciation of this great Rosh Yeshivah. On one occasion the Nazis decided to "relieve" the Vilna labour camp of its Jewish population. Rav Gustman and others were marched to the Ponary Forest at the outskirts of Vilna and lined up at the edge of a large pit. An SS man walked down the line of Jews and shot each one in the head, after which each one fell backwards into the pit. (I do not think anyone of our generation has an idea about — or is able to fathom — the immense suffering endured by these brave, martyred men and women.) When the SS man came to Rav Gustman, he shot him in the head as well. The Rosh Yeshivah felt the bullet enter his skull and he, too, fell into the pit, assuming that within a few moments he, too, would be dead.

Once in the pit, however, he realised that he had movement in his arms and feet. He was not dead. He was very much alive! He lay there, playing dead, until the Nazis concluded their beastly work. He then untangled himself from beneath the corpses and pulled himself out of the pit. He had no question in his mind: he had been the recipient of an overt miracle. The bullet had penetrated his skull and remained embedded there, invisible, with no apparent wound inflicted.

On another occasion, once again in the Ponary Forest, *Rav* Gustman was present when Jewish families were brought to be murdered. A pit had been dug, and the men were separated from the women and children. This was the scene that confronted him: men on one side of the pit; women and children on the other side. The Nazis then took the children from their mothers' arms (in some cases they pried the children from their mothers' arms), flung them up in the air, and shot them while they were still in the air. The corpses of these tiny *Kedoshim*, holy martyrs, fell into the pit, after which their murders were followed by that of their parents. Mothers would run over to the Nazis and plead that they be killed before their children, in order not to witness the death of their children.









After witnessing this horrific scene, *Rav* Gustman "lost it." He could no longer contain himself. He was determined to speak to the "hearts" of the executioners. He approached the officer in charge and asked to speak with him. The response was as to be expected from such a subhuman beast: he raised his rifle and gashed the *Rosh Yeshivah* in the head with its butt. *Rav* Gustman fell to the ground, bleeding profusely from a gash in his head.

He never forgot this scene. Indeed, when *Rav* Gustman lived in Yerushalayim, he would stand and watch as the children would parade through the streets on *Yom Yerushalayim*. He explained, "My eyes that have seen children murdered can appreciate the sight of Jewish children marching in joy through the streets of Yerushalayim."

Rav Gustman had a ben yachid, only son, Meir, whom he called Meirke. He was the apple of his father's eye, a child so sweet and bright, as beautiful as a child could be. During a purge of the Jewish children of the Vilna Ghetto, the Nazis discovered the hiding place where Rav Gustman had concealed Meirke. He held the boy in his arms to protect him from the beasts. It was not enough, as the Nazis beat the child relentlessly, raining blows on the boy and his father until the child bled out over his father. When the Nazis were convinced that the child had succumbed, they pushed the father and dead son into a pile of manure.

Rav Gustman washed off his son's body and then personally buried him. He removed the boy's shoes which he used to secure bread for his starving wife and daughter. His usual procedure was to divide whatever food he was able to obtain, with the largest portion going to his son and daughter, the next to his wife. The last portion was eaten by himself. This time, however, he found himself unable to do so. He felt that he was eating his own son's flesh.

After relating some of the tragic events in the life of this legendary Torah giant, one wonders: How did he remain normal? How was he able to learn Torah, to teach students? How did he function as a human being after experiencing such unspeakable horrors? There is only one answer: He believed with complete faith that whatever had occurred was part of a Divine decree; part of our Divine Father's love for His children.

We are unable to grasp Hashem's decree. As the *Kotzker Rebbe, zI*, would say, "If one understands what G-d does, then He is not G-d." All we can do is affirm, believe and accept. This is how children are to respond to their parents.

#### קום רד מהר מזה כי שחת עמך ... עשו להם מסכה ... ואתפש בשני הלחת ואשליכם ... ואשברם

Arise, descend quickly from here, for your people have become corrupt...they have made themselves a molten image... I grasped the two Tablets and threw them... and I smashed them. (9:12-17)

The *chet haeigel*, sin of the Golden Calf, went down in infamy as the greatest religious outrage, the ramifications of which continue to haunt us to this very day. The wrath manifest by Hashem against His nation almost catalysed our extinction. *Horav Avraham Pam, zl* ("Messages From Rav Pam"/Rabbi Shalom Smith), posits that the sin of the Golden Calf was not merely idolatry. This was not *Klal Yisrael's* first jaunt with paganism. They had been idol worshippers while they were still in Egypt. The Golden Calf was difficult, because it was not ordinary idolatry, but rather, a fusion, an attempted synthesis of *kedushah* and *tumah*, holiness and impurity. They had created a molten image of a calf which they somehow thought was infused with holiness. They *thought* they were doing the right thing. Since Moshe *Rabbeinu* was not present – they felt that they needed a replacement.

Is it any different today, when we attempt to create a transreligion by combining Torah with modern culture, ignoring traditions of the past, labelling them archaic and not in tune with the times? "Heaven forbid" should we reject religious observance. We only want to infuse it with contemporary culture. Let us come out of the dark ages, no longer relegate ourselves to being primitive men, and do it the modern, progressive way. This has been the clarion call of the reformers heralding back to the original *eigel* worshippers.

When the Heavens parted during the Giving of the Torah, Hashem's Throne had been visible. On it, *Klal Yisrael* saw the engraved form of a calf. *Voila!* This would be a suitable form of a godhead. Indeed, Hashem would even be pleased. The underlying *chet*, sin, of the *eigel* was the blurring of the distinction between holiness and impurity, to the extent that some of them actually thought that they were performing a *mitzvah!* 

This was the *coup d'etat*, ultimate success of the *yetzer hora*: Convincing the sinners that they were saving Judaism from itself. They claimed that idolatry that is a *mitzvah* is no longer idolatry. They were serving Hashem in a more progressive, more inclusive, manner. This explains why Moshe did not immediately shatter the *Luchos*. He waited until he had descended and had seen the moral and spiritual outrage of their religious perversion with his own eyes. Idolatry *alone* would not have spurred Moshe to shatter the *Luchos*. The people had been idolatrous in Egypt, and yet they had been able to return to Hashem. This form of idolatry, a fusion of holiness and impurity, took no prisoners. It was ultimate destruction. An *aveirah*, sin, which is thought to be a *mitzvah*, is the most insidious and lethal form of sin, undermining the opportunity for return. After all, people believe that they are saving Judaism – not destroying it.

It was only after Moshe *Rabbeinu* personally saw the revelry and the morally abberative behaviour associated with the "service" to the Golden Calf that he arrived at the conclusion that this was not just idolatry – it was a lethal fusion of holy and profane. This is a recipe for disaster. A number of situations and issues exist in Jewish religious life in which the dichotomy between the holy and profane is a matter of opinion, based on how one chooses to interpret *halachah* or whom one chooses to follow in his views. This is one of the greatest challenges of our time. In order to survive one must have a *rebbe* who is a consummate Torah scholar, an individual whose moral and ethical purity is unquestionable and only superseded by his *yiraas Shomayim*, fear of Heaven.

#### ולעבדו בכל לבבכם

And to serve Him with all your heart. (11:13)

What is meant by service of the heart? *Rashi* quotes the *Talmud* (*Taanis* 2a) that states: *Zu hee tefillah*, "This is prayer." *Tefillah* is the service of Hashem which is performed in the heart. Mental and emotional concentration is an essential component of prayer. One who does not concentrate during prayer is simply reciting words. Prayer is man's conversation with Hashem. One cannot have an effective, intelligent conversation unless he thinks about what he is saying and to Whom he is speaking. When one prays, it is critical that he divest himself of all extraneous thoughts, so that he can focus his mind on what he is doing: speaking with Hashem. Prayer is actually much more than conversation. It is *avodah she'b'lev*, service of the heart. It is a service; we serve Hashem through prayer.

Let us attempt to describe the depth of the service, so that we can better understand the critical importance of maintaining complete focus on the prayer that we are offering up to Hashem. Horav Yechezkel Abramsky, zl (quoted by Horav Reuven Karlinstein, zl), asks the following question. The Kohen Gadol would enter the Kodesh HaKedoshim, Holy of Holies, four times on Yom Kippur. (This was the only time that he went into this holy place. He was the only person who ever entered.) Prior to the first three times that he





entered, he would remove his golden vestments and change into white linen vestments. The first time he entered, he burned the Ketores, Incense. The second time was to sprinkle the blood of the par, young bullock. The third time was to sprinkle the blood of the se'ir, goat. He then once again donned his golden vestments and continued the avodos ha'chutz, the outer service, performed in the Kodesh, Holy. He then once again changed into linen vestments in order to enter the Kodesh HaKodoshim for the purpose of removing the kaf, spoon, on which he transported the Ketores and Machatah, shovel, which was used to carry the burning hot coals. After removing these two utensils, he once again changed into his gold vestments. Having said this, we turn to the question. It is understandable that in order to remove the shovel, it was necessary for the Kohen Gadol to return to the Kodesh HaKodoshim. Initially, when he left the shovel with burning hot coals on it, he would wait until the Ketores was burnt. The spoon, however, was emptied of Ketores. It was clean. Why did he not remove it when he left the first time? Why was it necessary to return for the purpose of retrieving the spoon? During this time, the spoon did not serve a specific purpose. Why did he not take it out when he left?

Rav Abramsky explains that when the service of the Ketores was concluded, the Kohen Gadol would stop and recite a short prayer. When one prays, he should not be holding an empty cup (or anything) in his hand, because it is distracting, and he cannot concentrate completely on the prayer. Therefore, he leaves the spoon (which might be a distraction during his short prayer) in the Kodesh HaKodoshim, only to return a fourth time to retrieve it.

Rav Karlinsky now adds his pièce de résistance. If one's spoon in his hand is considered a distraction and impugns the integrity of the prayer, can we begin to imagine what one hundred "spoons in the head" will do to one's prayer? (This means: We pray to Hashem with a wandering mind that is thinking about everything but the words of his prayer. Is this appropriate?)

Prayer is not necessarily defined by the number of words, but rather, by the quality, meaning and depth of each word. Indeed, one word in the gamut of prayer has compelling significance and efficiency. This is the word, Amen. When one answers, responds to a blessing with the word Amen, he solemnly ratifies the blessing. Much has been written in Torah literature concerning the importance of, and power associated with, the word Amen. I want to relate a story concerning a talmid, disciple, of the Gaon, zl, m'Vilna, who was known as Rav Leib Chasid. Obviously, that such an appellation replaced his last name, is an indication of his extraordinary level of spiritual devoutness.

Tefillah was a large part of Rav Leib's life. When he was not praying, he was learning, thus spending his entire day in devotion to Hashem. This is how he earned his nom de plume. When Rav Leib's daughter became engaged and he realised that he would have to make a wedding and prepare some sort of dowry, he knew that he would have to take time off from his previous level of spiritual devotion and involve himself in the outside world. Since he did not own a business, he decided that he would travel to Vilna, a city wellknown for its adherence to Torah, where his reputation preceded him. Perhaps in Vilna he would be able to "raise" the necessary funds in order to marry off his daughter. (Rav Leib was not a schnorrer. This is how people used to live. The "have nots" would reach out to the "haves.")

Rav Leib travelled to Vilna, where he remained for a few days before returning home. His family was incredulous. Is it possible that during his short stay he was able to secure sufficient funding to pay for his daughter's matrimonial expenses? The questions seemed to be coming at him from all sides. He responded, "First, let us gather together the entire extended family for a meal." They all (daughters and sons-in-law, sons and daughters-in-law) came together for dinner. Shortly before Bircas Hamazon, Rav Leib rose from his chair and addressed the group, "You are all aware that I travelled to Vilna in order to secure funds for the upcoming wedding. My first stop in this city was at the home of my revered Rebbe, the Gaon. When I entered his house he was in the midst of eating dinner. I waited for him to complete his meal and bentch. When he bentched, I noticed that when he reached the words, u'mikol tuv l'olam al yichasreinu, "and from all good things, may He never deprive us," all those at the table responded, "Amen!" This was a tremendous chiddush, novel idea, to me, as I had never heard that one recites Amen after al yechasreinu. I decided right then and there to leave for home immediately, to inform all of you of this chiddush. Once you are proficient in bentching in this manner, I can return to Vilna."

Rav Leib could not remain in Vilna as long as he knew that there was one Amen that his family was missing out on. Apparently, it was worth it for this great tzaddik to travel back and forth to Vilna just to teach his family the significance of reciting a single Amen.

We recite Krias Shema thrice daily. While some employ the proper kavanah, others focus on the meaning of the words, while yet others complacently fly through the words as they complete the rest of the davening. Perhaps the following Torah thought will add a new dimension to the way we recite Krias Shema. The Zohar HaChadash, cited by the Yesod U'Shoresh Ha'Avoda, teaches that there is a place in Heaven which has 365 heichalos, rooms corresponding to the days of the year. These 365 rooms are under the dominion of the Avos, Patriarchs: Avraham, Yitzchak, Yaakov, and Adam HaRishon. Into these rooms enter all of the Krias Shema recitals of the entire year. Adam stands by the entrance and does not allow any deficient Krias Shema (a missing word, letter, lack of concentration) to gain entrance into the corresponding portal. Every Krias Shema that passes "inspection" is taken and given to the Avos who, in turn, kiss the Krias Shema and the individual who recited it. When it comes time for this person to leave this earthly abode, his soul is seated twice daily next to the Avos! Having said this, we now have a new dimension concerning Krias Shema to consider seriously.

#### Va'ani Tefillah

#### כי לישעתך קיוינו כל היום

Ki l'yeshuascha kivinu kol hayom.

Because it is for Your salvation that we hope.

We begin by asking for Moshiach, his salvation and redemption, and conclude by asserting that it is Hashem's salvation for which we are yearning. Horav Shimon Schwab, zl, explains that Moshiach will lead, inspire, purify and catalyse our return to Hashem via the medium of teshuvah, repentance. However, without yeshuas Hashem, the Almighty's salvation, Moshiach is incapable of redeeming us. Indeed, Moshiach himself will have to have undergone a process of teshuvah previously. Without yeshuas Hashem, there is no yeshuah. When one leaves this world, his soul enters up into Heaven where it is asked, Tzipisa l'yeshua? "Did you eagerly await yeshuas Hashem?" This question has been pejoratively interpreted as, "Did you wait for Moshiach as if it is all in Moshiach's hands?" We must pray to Hashem that He send Moshiach, and that once Moshiach arrives he will, under the guidance of Hashem, lead us from sin and direct us on the path of repentance. Indeed, the Melech haMoshiach will be the tzaddik, righteous leader, who leads Klal Yisrael to redemption, but he himself will also be one of those who are redeemed.

To sponsor a mazaltov, simcha or yartziet, email: peninim@dvar.info





# ַ יַבְרִים עָקָב

#### והיה עקב תשמעון את <u>" 7:12</u> המשפטים האלה ושמרתם "ועשיתם אתם

"And it shall be the reward

(literal translation of the word Eikev is "heel") when you hearken to these ordinances, and you observe and perform them." What does the Torah mean by the word, "עקב" – "heel" here? Additionally, how can the Torah tell us about the reward one will receive for performing the Mitzvos of the Torah, when the Torah just told us in the previous Posuk, that one will not receive reward in Olam Hazeh for the Mitzvos performed, rather he will receive reward for it in Olam Habah?

The last letters of the words, "והיה " spell, "הבן" – as it says in Yirmiyah 31:19 הבן יקיר לי אפרים" – "My favorite son is Ephraim." (If one will heed the Mitzvos of the Torah properly, he will be the favorite son of the Ribbono Shel Olam). (רבינו אפרים)

The "עקב" – the heel – alludes to one's children, as Chazal tell us, " ברא כרעא "The son is the knee of his father." The Chasam Sofer explains the Posuk in  $Melachim \ 1:2:1$  " את ויצו למות ויצו למות ויקרבו ימי דוד למות ויצו שלמה בנו לאמר, אנכי הולך בדרך כל הארץ וחזקת "והיית לאיש" – "The days of Dovid came close to his dying, and he instructed his son Shlomo saying: I am going the way of all the earth; be strong and become a man." A Tzaddik in this world is constantly a, "הולך" - he is moving upward in his Avodas Hashem and in his Ruchniyos. However, once he dies, he can no longer move up and he remains standing. If the Tzaddik leaves behind children who follow the proper path Avodas Hashem, then they are considered like their father, and it is as if the father is still alive and can continue to be a הולך. This is the meaning of the phrase, "ברא כרעא דאבוה – that a child is an extension of his parents, and if the child goes on the proper path of Avodas Hashem, then it is as if the parents are alive, and will continue to be elevated in this world. " והיה עקב תשמעון" – If you will raise your children on the path of the Torah, that the עקב the heel – the children, will "תשמעון – heed the Torah, then, "ושמרתם ועשיתם אותם" - even when you are no longer alive in this world, it will be as if you are actually performing those Mitzvos. (יצב אברהם)

Brochos 32b — Yeshaya 49:14 "יתאמר ציון עזבני ד', וד' שכחני" — "And Tzion said: Hashem has forsaken me, and the Lord has forgotten me." Raish Lakish said: The Congregation of Yisroel said before Hakodosh Boruch Hu: Ribbono Shel Olam, ordinarily, if a man marries a second wife in addition to his first wife, he recalls the actions of the first wife (by taking a second wife it causes the first wife to feel hurt and forsaken; she assumes she must have done

## I Will Not Forget

something to lose her husband's attention, and she is no longer the main focus of his thoughts. However, she can still reasonably expect her husband to recall the early days when he first married her, the days when he had a great love for her and married her. You (Hakodosh Boruch Hu) however, have both forsaken me and forgotten me! Hakodosh Boruch Hu responded, "My daughter; twelve constellations I created in the Rakia, and about each and every constellation I created thirty commanders, and about each and every army I created thirty Ligyon, etc... and all of them I only created for your sake, and you say to Me, 'You have forsaken me and forgotten me'?" Klal Yisroel responded: Ribbono Shel Olam - being that there is no forgetfulness before the Kisai Hakovod, perhaps You will not forget the incident of the Eigel. Hakodosh Boruch Hu responded. Even these will be forgotten. Klal Yisroel responded: If there is forgetfulness before the Kisai Hakovod to forget the incident of the Eigel, then perhaps You will forget what happened at Har Sinai. Hakodosh Boruch Hu responded: I will not forget you.

We need to understand the meaning of this Gemara. Why in fact will Hakodosh Boruch Hu not forget Har Sinai, yet will forget the Eigel? Doesn't Hakodosh Boruch Hu act with complete equality? Additionally, in regards to Klal Yisroel accepting the Torah, the Gemara uses a Loshon of, "מעשה סיני" - the incident of Sinai. Why doesn't it say, "קבלת התורה" – Klal Yisroel accepting the Torah? It says in Medrash Eichah 3:1 (See above) that Klal Yisroel told Hakodosh Boruch Hu that they accepted the Torah while the other nations of the world did not. The Gemara says the, "מעשה סיני – for it is not just that Klal Yisroel had a Zechus in that they accepted the Torah, but also the incident of Sinai, in that the other nations of the world would not accept the Torah. This gave Klal Yisroel a great Zechus. It is for this reason that Hakodosh Boruch Hu will never forget that they accepted the Torah, yet He will forget the sins they transgressed, specifically the Eigel, for being that they were the only ones who accepted it, they have a right, so to say, to be insolent. This does not mean that we don't need to do Teshuva, it just means that if we Chas V'sholom sin, we can do Teshuva and Hakodosh Boruch Hu will accept it. (ברכת חיים)

The previous Posuk says, "לעשותם" – and Rashi explains that the Torah is telling us that one must perform Mitzvos in this world, and tomorrow in Olam Habah, he will receive reward for those actions, for as the Gemara in Kiddushin 39b tells us that there is no reward for Mitzvos in this world. If so, why does the very next Posuk tell us that if we

heed the Mitzvos of the Torah we will receive reward in this world? Vayikra 26:8 – Rashi explains that one cannot compare the few who follow the Torah to many who follow the Torah. It is not just that there are more doing it, but it is exponentially greater. The Vilna Gaon says that when the Mishna tells us of the pillars of the world upon which the world stands: Torah, Avodah, and Gemilas Chasodim, each one of them has more value when performed as a Tzibur.

"Torah" we see in Megilah 3b which says that the Torah of a Rabbim is much greater than Torah of individuals. "Avodah", refers to Tefilah, which is stronger with a Tzibur, and as the Mishna in Avos 5:13 tells us, that when one performs "Gemilas Chasodim" in public, others see him doing and they will do it along with him, so that there will be a Rabbim doing it together. Perhaps we can say that while one does not generally receive reward in this world, as the previous Posuk tells us, this Posuk here is telling us that when one serves Hakodosh Boruch Hu as part of a Rabbim, then there is reward in this world. The Yismach Moshe in Parshas Ha'azinu says that Teshuva of the Rabbim, even if done from Yirah, is considered as if it was done with Ahavah (which is a higher level of Teshuva, and it causes one's sins to become Zechuyos) and causes their sins to become Zechuyos. It is known that the reward for performing Mitzvos with Ahavah is double, meaning that not only does one receive reward in the next world, but he even receives reward in this world. (יצב אברהם)

Other nations come together to attack Klal Yisroel and to look down at Klal Yisroel. However, we know that Klal Yisroel is not the heel, but in truth, they are the head. It was Klal Yisroel who accepted the Torah Hakdosha, and they are Hakodosh Boruch Hu's children. The Posuk uses a Loshon of עקב for reward to teach us that even when we are considered like the heel amongst the nations of the world, we can still receive reward. The reward will come when we serve Hakodosh Boruch Hu with great joy, and we do so with the Tzibur. It is the nation Klal Yisroel who received the Torah, and it is the nation, Klal Yisroel, who need to serve Hakodosh Boruch Hu. We need to serve Hakodosh Boruch Hu as a nation, a Rabbim, and then the Torah tells us that we will receive much reward for it. May we be Zoche to work together to bring all of Klal Yisroel to serve Hakodosh Boruch Hu in the proper manner, and this will bring much reward for us – the greatest reward of all, being Zoche to seeing the rebuilding of the Bais Hamikdash, במהרה בימינו אמן!

For questions, comments, to purchase the Sefer "Parshah Pshetl", or to receive a free weekly Dvar Torah on the Parsha-Please email: ParshaPshetel@gmail.com\_Thank you, Y. Schechter





# PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil



www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

#### **PARSHAS AIKEV**

RAV BRAZIL PARSHAS AIKEV תשע"ט

#### HANG ON TIGHT TO THE ROPE

Rav Yosef Echeinstein Shlita *Rosh Yeshiva* of Edison once related to me a story of his *Zaida* the Zidechaver Rebbe and the Brisker Rav z"l. His *Zaide* said to the Brisker Rav that the *sefarim* say that the reason why the times of *Moshiach* is called *Ikvesah Meshicha* because the generation of Moshiach will have the lowest souls that were placed in *Adam Harishon* in the heels of his feet. Aikev means the heel thereby referring to the lowest *neshamos*. Nevertheless, that same generation will be the most important of all their predecessors since the entire body of man which symbolizes all the previous generations stand and are supported by the heels. When the Brisker Rav heard this explanation he began dancing form joy repeating over and over again even though we are the heel, all the previous generations are supported by us.

This is hinted in the passuk והיה עקב תשמעון as Chazal tell us that the word עקב והיה suggests simcha in comparison to עקב which connotes sadness. That even during the time of the עקב the generation right before the coming of Moshiach we will be happy by realizing that even with all the tumah that surrounds us we have the power to nevertheless fulfill the mitzvos of Hashem. At the end of the word תשמעון, there appears the letter nun soffees which seems unnecessary. However it alludes to the fact that even in the fiftieth level of tumah we can still hear the calling of Hashem. That even if we will be weak in mitzvos as described in the first to letters of מעון לשבתך we can still make ourselves into מעון לשבתך Mikdash for Hashem in order to rest inside His Shechinah.

Alluded to in the extra letter nun, is another concept. The letter nun appears in the form of a rope which connects one end to the other, no matter how great the distant is between them. The passuk says (Devarim 32,9) כי חלק ה' עמו יעקב חבל נחלתו Yisrael are Hashem's portion and rope. The Chofetz Chayim ztl said that the rope symbolizes emunah in Hashem. The reason being that the Yid's emunah starts with his belief that he possesses an eternal connection with Hashem no matter how distant he strays away from Him. In the times of Moshiach the winds of the world will constantly try to shake one off the rope that every Yid is attached to. The test of the generation will be not to lose one's grip from the rope which by doing so he will allow himself to be thrust into the abyss of emptiness. The letter end nun looks like a rope with its straight and long form. It is this rope of emunah that a Yid must not let go of during the period of up. If one holds on tight and tenaciously, what follows will be תשמעו one will hear the word of Hashem speaking to him even from the depths of the 50th level of tumah.





# PARSHA WITH

# Rabbi Shmuel Brazil

YESHIVA ZEEV HATORAH

www.zeevhatorah.org

For sponsorship and to subscribe please email Yaakov@zeevhatorah.org

The acronym of the עם עני חבל נחלתו, which means that even though we are an עם עני a spiritually poverty stricken nation, nevertheless we are chai and everlasting contrary to all the norms of history from the beginning of time until today.

How do we strengthen ourselves during these difficult and stormy times? The answer is also found in the word תשמעון which means to gather together as found in the passuk וישמע שאול את העם (Shmuel 1,15,4). This is the message with which Yaakov addressed his children before his death האספו ואגידה לכם מה יהיה באחרית הימים, assemble and I will relate to you what will be in the end of days. Every Yid draws *emunah* and infuses himself from it when we get *together* for a spiritual purpose. It is like a rope which is constructed from many individual strings. However, when combined into one, they become a singular strong force that will not weaken by the pull of even heavy weights. So too, the rope of *emunah* when combined together by many *Yidden* it makes each string an unwavering force to withstand the tsunami of an incoming tide that threatens to wash away everything of spirit and virtue in its path. A rope of *emunah* is spelled the same way as the verb to pore. To continue to grasp on to the *emunah* rope one must pore over it and study its message its meaning and its effect on one's life. To be successful at *emunah* one has to be a craftsman believer as the root of אומן אמונה The more one pores over emunah the deeper relationship one has with Hashem. Hang on tight and we will merit to greet Moshiach.

GUT SHABBOS

RAV BRAZIL





# Zera Shimshon

**光光**光

# Ekev

The Zera Shimshon, Rav Shimshon Chaim ben Rav Nachmon Michoel Nachmani, was born in 5467 (1706/1707) into an illustrious family with great Rabbinical lineage. He studied the revealed and concealed parts of the Torah by the Torah greats of his day.

He served as Rav of Modena, Pisa, Sayna and Reggio, Italy, and was recognized as a holy and pious individual, as well as a tremendous Torah scholar in all areas of Torah. He passed away on the 6<sup>th</sup> of Elul 5539 (1779).

His Seforim were named, Toldos Shimshon (The 'Offspring' of Shimshon) on Pirkei Avos and Zera Shimshon (The 'Seed' of Shimshon) on the Parshi'os of the Torah. In his introduction, he explains that since his only son had died during his lifetime, he wrote his Seforim to perpetuate his own memory after his passing.

The following is his passionate request to learn his works.

"I implore of you with ten terms of supplication to choose from my Chiddushim (novella) the piece that finds favor in your eyes, for your learning will sooth my soul etc...

"This righteousness will stand by you forever – to 'eat' in this world, and be satiated in the next. In this merit, Hashem will repay you with children, health and sustenance.

"...and now my brothers and friends etc. do a true kindness, and with your eyes you will see children and grandchildren surrounding your table, houses filled with all that is good, wealth and honor will not cease from your children..."

#### לזכר נשמת

רבינו שמשון חיים כן רב נחמן מיכאל זצ"ל בעל הזרע שמשון זיע"א ויה"ר שיתקיימו בנו ברכותיו של אותו צדיק

לזכר נשמת יעקב יצחק בן ר' בנימין <u>לרפואה שלימה</u> רוני דינה בת סימי דוד בן שרה לזווג הגון במהרה אלישבע נעמי בת רחל להצלחת

הג"ר נחום צבי בו רחל ומשפחתו

#### ואכלת ושבעת וגו' (ח' י')

You will eat and you be satiated. (8:10).

In this week's parsha, the Torah speaks about eating. The Gemara derives various halachos regarding eating, one of which the Zera Shimshon discusses.

The Gemara (Ta'anis 5b) relates that R' Nachman and R' Yitzchak were eating together. When R' Nachman requested R' Yitzchak to share some divrei Torah, R' Yitzchak responded, "One may not converse during a meal lest the food accidentally go down the windpipe instead of the esophagus (causing him to choke)."

The Zera Shimshon asks the following questions on this Gemara.

- 1) If R' Nachman wanted Torah to be spoken at the table, why didn't he himself say a dvar Torah instead of asking R' Yitzchak to say one?
  - 2) As well, why wasn't R' Nachman aware of this seemingly logical halacha?
- 3) Regarding R' Yitzchak response, why didn't he just say, "One may not speak during a meal"? Each word of explanation that he added, seemingly violated the very halacha he was saying? R' Nachman would have surely been able to figure out the obvious reasoning for this halacha?

The Zera Shimshon answers these questions with the following Gemara.

The Gemara (Brachos 43a) teaches that if people are eating a meal together and wine is served, each person makes his own bracha on the wine. After the meal however, over the cup of wine upon which Birchas Hamazon is recited, one person makes the bracha for everyone. Ben Zoma explains that since during the meal each person is occupied with eating and will not pay proper attention to the bracha being made, he makes his own bracha whenever he is ready. After the meal however, when people are no longer eating, everyone can pay proper attention to the bracha being made by one person.

Tosafos says, that since the reasoning behind this halacha is that those eating will not pay proper attention to the bracha being made, if the person says 'Savri Rabbanan' before he makes the bracha, giving those eating enough time to concentrate, then even during a meal, one may make a bracha for all those present.

Rabbeinu Elchanan however, argues and says that regardless if someone announces 'Savri', being that Chazal made a rule that during the meal each person makes his own bracha, a person is no longer Yotzeh with another's bracha. As well, sometimes, regardless of the announcement, some people will not properly concentrate.

The Zera Shimshon now applies this machlokes to the conversation between R' Nachman and R' Yitzchak.

R' Nachman holds like the opinion of Tosafos that once an announcement is made and people stop eating one person can make a bracha for everyone. R' Nachman applied this reasoning to the halacha of speaking during a meal and let R' Yitzchak know that he had stopped eating and was ready to concentrate on the dvar Torah the R' Yitzchak would say, negating the fear of possibly choking. This is why he himself did not say divrei Torah since he was not sure R' Yitzchak had finished eating.

R' Yitzchak however, was of the same opinion of Rabbeinu Elchanan that even if one makes an announcement it doesn't change the halacha, and in the case of the bracha, the rule of Chazal is still in place either because once the rule was made it cannot change or because the tactic of 'Savri' is not foolproof as explained.

Therefore, although R' Nachman was already aware of the halacha not to speak while eating, R' Yitzchak added an explanation explaining his position. Since making an announcement is not foolproof and some may continue eating and possibly choke, an announcement does not help and that halacha remains the same.









WE ARE YOUR

# ONE-STOP-SHOP

TO MARKETING SUCCESS



WE ARE A ONE-STOP ADDRESS FOR ALL YOUR MARKETING, GRAPHIC DESIGN, PRINTING & MAILING NEEDS.

We take care of all details from start to finish - under one roof.















MARKETING

DESIGN

PRINT

MAIL





We need you to carry us, so that we can continue to carry you every shabbos.

# Would You GNOVE THESE UTILITIES?











DON'T IGNORE THE UTILITY THAT ALLOWS YOU TO CARRY WORRY- Free ON SHABBOS







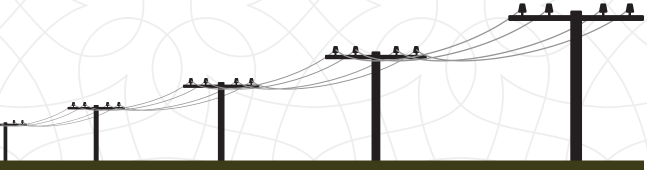








RAMAPOST.COM



FOR MORE INFO & TO PAY YOUR ANNUAL DUES: 888.805.ERUV (3788) • WWW.ROCKLANDERUV.ORG

לא מרוצה מההנהגה של ה׳, הוא חולק על ה׳, זה העצבות!

הבנאדם מחפש מהו העוון שבשבילו יש לו
ייסורים?! קודם כל אין לך אמונה! אתה עצוב
ייסורים?! קודם כל אין לך אמונה! אתה עצוב
זה אומר שאין לך אמונה! <u>תמיד שאדם מחפש</u>
על מה לעשות תשובה, דבר ראשון שיחפש את
עצמו איך הוא אוחז באמונה – אתה מאמין
בה'? אתה שמח?! אז אתה כבר יכול להתקדם,
לחפש על איזה עוון באו לך הייסורים. אבל
אתה עומד מול ה', עושה את העבירה הכי
אדולה בעולם, שזה להיות בעצבות, ואתה
מחפש על מה יש לך ייסורים?! זה טיפשות
שאין לה גבול!

ה׳ כביכול אומר לך: ״קודם כל אתה לא מאמין בי בכלל! וחולק עלי, ויש לך טענות עלי, ואתה לא מרוצה ממה שאני עושה! אז מה אתה בא לחפש איזה עבירה אתה עושה!״.

כיאלו שאדם אין לו שום עבירה והוא מחפש, בכל אופן, אולי משהו שאני לא מבין ולא יודע, אז תראה לי בורא עולם!

אבל מה, האברך הזה לא ידע, לא ידע שעצבות היא עבירה גדולה!

וזו הבעיה של כולם! שחושבים שעצבות זו לא עבירה! עצבות זה בסדר, מה אתה רוצה!! כביכול זו תוצאה! זה לגיטימי! מה אתה רוצה, עובר עליו מה שעובר, אז הוא לא יהיה עצוב! בטח שהוא עצוב! מה אתה רוצה ממנו! הוא ממש צודק שהוא עצוב!

אבל עצבות זו העבירה הכי גדולה! עצבות זו כפירה בה'! עצבות זה סטרא אחרא!

לכן אדם דבר ראשון שהוא צריך לעשות עליו תשובה, זו תשובה על האמונה!

ולכן אותו אברך, כשהוא עשה שעה של תודות.
ואז הוא התחיל, בשביל לעשות שעה תודה,
ולשמוח להגיד תודה על הייסורים בשמחה, זו
עבודה! שעה שלמה של עבודה. כי זה לא נכון
להגיד תודה מהשפה ולחוץ, כי כאלו שאומרים
תודה ובוכים, זה לא תודה, ותודה כזו לא
הייתה מביאה לו שום ישועה.

אבל תודה שהוא אמר אותה בשמחה, זו
עבודה! ואז הוא הבין שהוא חי בטעות, בשקר,
הוא הבין שהוא היה עצוב ולכן שום תפילה לא
התקבלה, ושום תשובה לא התקבלה, שום
פדיון וכוי. ולכן כשהוא עשה שעה תודה, ואז
הוא שמח, וכשהוא שמח הוא הבין באיזה טעות
הוא חי חודש שלם, ואמר לבורא עולם:
"יסליחה בורא עולם שלא שמחתי! לא אמרתי

לך תודה! לא האמנתי בך שזה הכי טוב בשבילי!יי, כשהוא הגיע לאמונה, שזה מה שה' רצה ללמד אותו, שיעשה תשובה על האמונה! כי אם אתה מאמין – תשמח! אתה לא יכול להגיד שאתה מאמין ואתה לא שמח! אין כזו מציאות!

וכשאדם שמח הוא יכול לבקש מהי מתנת חינם: ייאני שמח במציאות שאתה מעביר אותי עכשיו, ואם טוב בעיניך הי תתן לי מתנת חינםיי. בשמחה! אדם אסור לו אף פעם לבוא לבקש כאילו מגיע לו, אף פעם! כי זה לא רק שלא תקבל ישועה, מיד פותחים את התיקים שלך, כי זה נקרא עיון תפילה, וכשפותחים את התיקים של הבנאדם, ולא בראש השנה כשהוא נמצא באומן, זה קצת מסוכן. בראש השנה יש לך עורך דין, שהבטיח שמי שבא אליו הוא יוציא אותו זכאי מכל התיקים, בסדר, בראש השנה פתחו את התיקים שלך, על הכיפאק, **יש** לך כזה עורך דין שמוציא אותך ואת אשתך, ואת הילדים שלך, כולם יוצאים זכאים. בשביל זה כל אישה חכמה צריכה לשלוח את בעלה! לך! יש לי תיקים, אוהו איזה תיקים יש לי, לך לרבנו! תהיה שליח שלי שרבנו יוציא אותי <u>זכאית במשפט! לך! רוץ! אפילו תקח מקל, </u> תרביץ לו: "אתה חייב ללכת! מה זה לא תלך?! אני צריכה עו"ד על כל התיקים שיש

לי!"

אבל באמצע השנה, שאדם פותחים לו את התיקים שלו, זה לא כדאי, כי זה לא רק שאדם לא פועל ישועות בתפילות שלו, עוד מתחילים להפרע ממנו: "מה, אתה אומר שמגיע לך! גם לקב"ה מגיע! בא, נפרע ממך רק קצת". אין! לחיות את האמת! ישתבח שמו לעד! שהכל חסד! רק להגיד תודה כל הזמן! לא להפסיק! ממש כל רגע ורגע! כל נשימה, צריכים לנשום ולהגיד תודה! כל רגע ורגע! ישתבח שמו לעד! להודות להי! רק להודות! רק להגיד תודה! עוד תודה! על כל רגע ורגע, וכל שניה, תודה ועוד תודה! על כל רגע ורגע, וכל שניה,

העלון

לכבוד נשמתו הטהורה והקדושה של הצדיק הקדוש אדוננו מורנו ורבנו נחמן בן פיגא זיע"א. <u>וכן לעילוי</u> נשמת הצדיק הקדוש רבי יהודה זאב בן רבי יחיאל צבי ע"ה וכן לעילוי נשמת חברינו היקרים ארז בן דליה ע"ה ובועז בן רומיה ע"ה. וכן לעילוי נשמת פערל בת ר' מאיר ע"ה וכן לעילוי נשמת שלמה בן נעמה ע"ה בתוך שאר כל נפטרי ישראל

<u>מאיר ע"ה וכן דעילוי נשמת שדמה בן נעמה ע"ה בתוך שאר כל נפטרי ישראל</u> ולהבדיל לרפואה שלמה של משה בן אידה שיחיה וכן לרפואה שלמה והצלחה של בת שבע בת ימימה שתחיה וכן לרפואה שלמה וחזרה בתשובה שלמה בלי ייסורים של כל בני ובנות ישראל בארץ ובעולם

כן להצלחת כל התורמים והתורמות ברוחניות ובגשמיות.

לתרומות:0527161619

elitzur424@gmail.com לקבלת העלון במייל

לעילוי נשמת יפה בת גולסטאן ע"ה, וכן לעילוי נשמת יוסף חיים בן אברהם ע"ה



הספר שלו רק על שם עזרא, לא הזכירו את השם שלו, בגלל שהוא אמר שיזכרו לו את הזכויות שלו. עד שהגויים הדפיסו את הספרים אז כתבו יעזרא ונחמיה׳, ואז הצדיקים שבאותו דור לא ידעו מה לעשות, כי הגמרא אומרת שאסור לקרוא את הספר על שמו, כי יש לו עונש. אז אחד מהצדיקים עשה שאלת חלום ואז הודיעו לו שנמחל לו העוון, ולכן אפשר לקרוא את הספר גם על שמו.

ועל מה הוא נענש? שהוא חשב שמגיע לו! אתה חושב שמגיע לך משהו?! נענש! אפילו צדיקים! צדיקים גמורים! גדולים מאוד! לא יכולים לחשוב שמגיע להם משהו.

ולכן מה שהי שלח אותנו לעולם הזה הוא בשביל שנקבל שכר, אבל על מה? על זה שתגיע לשכל שלא מגיע לך כלום, אז יהיה מגיע לך שכר! אבל אם תחיה בשקר, בגאווה, שמגיע לך לך, והכל זה 'אני'... – מה עשית?! משהו יש מהכח שלך?! זה משלך משהו?! יש משהו משלך?! מי הקדימני ואשלם! על מה מגיע לד?!

אז מה? ישלמו שכר על מי שחי בשקר, על מי שחי בגאווה? לכן ה׳ חנן אותי להסביר, שלמי מגיע שכר? למי שמגיע לשכל שלא מגיע לו! אה, מי שמגיע לשכל שלא מגיע לו! אה, מי שמגיע לשכל שלא מגיע לו, שהכל זה רק חסד, אז מגיע לו שכר! אבל מי שנשאר בשקר, בגאווה, שמגיע לו והוא ראוי, הוא לא יקבל שכר. על מה יקבל שכר? על שהוא חי בשקר! הנה נחמיה נענש, הוא רק חשב שמגיע לו ונענש, תונש גדול מאוד...

ולכן כשאנחנו לומדים על משה רבנו יואתחנןי,
זה האמת! ככה אדם שיש לו, מי שהשיג את
האמת כמו משה רבנו, רק מתנת חינם הוא יכול
לבקש! מה הוא יבקש שמגיע לו!! על מה!! על
מה מגיע לי!! כל דבר זה מגדיל את החובות
שלי! כל כך ה' יתברך הוא כולו טוב ומטיב! רק
עושה איתי חסדים! על מה מגיע לי!! כל
מצווה החוב שלי גודל, על הטוב שה' עשה
איתי, החוב שלי גודל! שאני צריך להגיד לו
איתי, החוב שלי גודל!

שנזכה לחיות באמונה הנפלאה הזו! להכיר את הי! לדעת שאין עוד מלבדו! יש משהו מהבנאדם! כלום! בורא עולם נתן לך זכות לבוא ולעבוד אותו, ואתה רק צריך להיות אסיר תודה לו! והאסירות תודה שלך להי הולכת וגודלת כל שניה ושניה. שאתה נהיה אסיר

תודה עוד יותר ועוד יותר אסיר תודה לה׳, ישתבח שמו ויתעלה זכרו!

ומי שיודע שלא מגיע לו, הוא אף פעם לא יהיה עצוב! אף פעם!

כי הוא עצוב יכמה התפללתי, ולא קיבלתי, למה לא הולך ליי, כי אדם חי בשקר! הוא חושב שמגיע לו משהו, או שחייבים לו, אז הוא עצוב. אני אספר לכם מעשה שהיה, ממש לפני חודש חודשיים, ונלמד מזה ממש דעת נפלאה. אברך, תלמיד שלי, מקורב אליי, הוא לא לומד בישיבה, אבל עושה כל יום שעה התבודדות, ולומד, עוסק בהפצה, בייה. טוב, מהשמיים ריחמו עליו, נתנו לו תרגיל באמונה. כי בעולם הזה עוברים כל הזמן תרגילים באמונה,

הי נתן לו כאבים בגוף, נוראים. כמובן שהוא הלך להתבודד, שאל את הי: ייתראה לי מהו העווןיי, העוון שבגללו יש לו כאבים כאלו. נפלא לא? הוא עושה טוב לא? הוא מתבודד, נתן פדיון, אפילו נסע באותה תקופה לאומן, להתפלל על זה. ושום דבר! עוד שבוע, ועוד שבוע, הכאבים לא עוזבים אותו.

באמונה, מעבירים אותו תרגיל באמונה.

עד שאמרתי לו ילך תעשה שעה תודה, אל תבקש כלום! תגיד שעה תודה!י. טוב, הלך עשה שעה תודה, וכמובן נעלמו הכאבים.

נו, מה! יש פה לימוד עצום מאוד מהסיפור הזה. מה קרה! הבנאדם, בסדר, עושה כל יום שעה התבודדות, עושה תשובה, מבקש מה': ייתראה לי מהו העוון שליי', שבגללו הוא סובל כאבים. לכאורה הוא הולך בדרך הנכונה! אז מה קרה!

האמת היא, שרק שהוא עשה שעה התבודדות של תודה, רק אז הוא קיבל שמחה, ואז הוא האמין בהי, שמה שהי עושה לטובה הוא עושה! לפני כן **הוא היה עצוב**.

ובא נלמד מזה מוסר גדול - כשאדם הוא עצוב הוא חי בעבירה הכי גדולה! כי אין עבירה יותר גדולה מי אין עבירה יותר גדולה מעצבות זה פירושו שאדם הוא לא מרוצה ממה שהי עושה! הוא לא מרוצה ממה שהי עושה! הוא עצוב שיש לו מרוצה ממה שהי עושה איתו! הוא עצוב שיש לו כאבים, והוא לא מבין את הי! מה הי רוצה משור! אני עושה כל יום תשובה! על מה מגיעים לי ייסורים!! הוא לא מבין את הי! יש לו טענות על הי, שאלות על הי. עצבות זה פירושו הרבה הרבה דברים לא טובים! יש לו טענות על הי, ושאלות על הי, הוא לא טובים! יש לו טענות על הי, ושאלות על הי, הוא

כי זו האמת לאמיתה! שהי יתברך לא חייב לאף אחד כלום! לאף אחד! לא מגיע לך כלום! הכל מתנת חינם! כל מה שיש לך קיבלת מתנת חינם!

אבל פה יש שאלה שמתבקשת, הרי חז״ל למדו אותנו, כתוב בספר היצירה, שהקב״ה ברא את האדם ולא רצה שהוא יהנה מנהמא דכיסופא, הנשמות הקדושות היו בעולם העליון והתענגו מזיו השכינה, וה׳ יתברך ראה שהתענוג שלהם הוא רחוק משלמות, למה! כי הם מקבלים תענוג בלי לעבוד עליו. וה׳ יתברך שהוא כולו טוב, ורצה להטיב הטבה שלמה לנשמות, לכן טוב, ורצה להטיב הטבה שלמה לנשמות, לכן הוא אמר יאני אוריד אותכם, ואשלח אותכם בשליחות, אתם תעבדו, ואז יהיה מגיע לכם לקבל׳. אז יש פה סתירה! אדם מצד אחד צריך לדעת שלא מגיע לו, ומצד שני כל הבריאה נבראה בשביל שאדם יעבוד ויהיה מגיע לו! אז יש פה סתירה!

והחונן לאדם דעת חנן אותי בתירוץ נפלא מאוד, שיש בו מסר עצום מאוד. הי יתברך ברא את הנשמה שתבוא לעולם הזה ותעמול ויהיה מגיע לה שכר. מה היא צריכה לעשות! להשיג את התכלית! על מה היא תקבל שכר! שהיא תשיג את התכלית!

ומהי התכלית! התכלית זה להכיר את הי יתברך ולדעת אותו! זו התכלית, להכיר את הי, לדעת את הי, להאמין בהי! זו התכלית! אז אם היא תשיג את התכלית, היא תקבל שכר על ההשגה שלה, על העמל שלה. אבל אם היא, לא רק שלא תשיג את התכלית אלא תלך ההפך מהתכלית, אז בטח שלא מגיע לה שכר.

ומה פירוש להכיר את הקבייה ולדעת אותו! לדעת שאין עוד מלבדו, שאדם אין לו שום דבר מעצמו, הכל מהי! כל מה שעשיתי זה משלי! הכל מהי! מי הקדימני ואשלם! אין אדם יכול לעמוד על דבר תורה אלא אם כן נכשל בו, אלמלא הקבייה עוזרו אין יכול לו, שהכל תלוי בתפילה, וכל החסרונות הם בגלל חסרון תפילה! כי הכל מקבלים מהי! הכלה כל

אז אם תשיג את התכלית, שתדע שלא מגיע לך כלום, כי הי לא חייב לך כלום.

אם בורא עולם היה שולח אותך לעולם הזה ומצווה אותך: יילך תעבוד! יאללה!יי. אתה יכול לעבוד! אתה לא יכול לעשות כלום! אתה לא יכול לעשות שום דבר עם הי לא יעזור לך! בבקשה, אם אני אשלח אותך ואתה תעשה

עבודה, בבקשה! תעשה עבודה אז מגיע לך שכר! אבל אתה לא יכול לעבוד כלום! אין עוד מלבדו! הכל זה ה'! הכל זה מה'!

לכן אדם שבא לעולם הזה, ומכיר את הקב״ה, שהוא כולו טוב, כולו חסד, כולו רחמים, והכל בחסדו, כל מה שיש לך זה הכל בחסדו! הרי מה מגיע לך? עשית מצווה! לא רק שלא מגיע לך כלום, שום שכר, אלא שאני עכשיו חייב לה׳ יתברך תודה על המצווה! כמה תודה! מאה אלף שנה תודה על מצווה זה לא יספיק, כמו שכבר הסברתי, שעל מצווה אפילו שתגיד מאה אלף שנה תודה, בסוף מה אתה צריך להגיד! לא התחלתי להודות לך.

כי שום תודה לא תספיק להודות על שום מצווה! שום תודה בעולם לא תספיק!

אז אם אדם הוא הכיר את ה׳, והוא יודע יאני!
איזה שכר יש לי לקבל! על מה! על מצוות! אני
בעל חוב לקבייה על המצוות! אני חייב לו כל
רגע עוד ועוד מאה אלף שנה תודות, על כל
מצווה ומצווה! כל רגע ורגע! כל נשימה, כל
מצווה שעושים! אני מגיע לי שכר! אני מתבייש
בגלל לבקש מה׳ איזה משהו, כל כך ה׳ מטיב
איתי, אני עוד מגיע לי שכר!...׳

וזה אנחנו מדברים על אדם שעוד לא עשה שום עבירה.

ומי שעושה עבירות! עובר על רצון הי! אז בכלל, איך הוא יכול בכלל להרים ראש ולחשוב שמגיע לו איזה שכר, איך!

לכן אדם שבא להכיר את הקבייה, והוא יודע יישתבח שמו! כמה חסד הי עושה איתי! הוא מקרב אותי! הוא נותן לי! הוא נותן לי ללמוד, לעשות מצוות! הוא מזכה אותי!י.

הוא כל רגע רק רואה שזה חסד של הי! אז מה יש לי לקבל שכר! על מה! על מה שהי מטיב איתי!!

ומי שמשיג את הדעת הזו, אז מגיע לו לקבל שכר.

אבל אם אדם חי בשקר של גאווה, כוחי ועוצם ידי, יכמה מצוות אני עושה! ומגיע לי שכר!י. הרי הגמרא בסנהדרין אומרת: יי כל מילי דעזרא נחמיה בן חכליה אמרינהו ונחמיה בן חכליה מ"ט לא איקרי סיפרא על שמיה אמר רבי ירמיה בר אבא מפני שהחזיק טובה לעצמו שנאמר {נחמיה ה-יט} זכרה לי אלהי לטובה", שנחמיה נענש שלא יקראו את הספר על שמו. לכן כמה אלפי שנים היו קוראים את על שמו. לכן כמה אלפי שנים היו קוראים את



אישה שואלת את בעלה: ״אם תסע לאיזה אי
בודד, מה תקח איתדְיִּ…״. אמר לה: ״כמובן!
את התמונה שלדְיִי. האישה חייכה חיוד מאוזן
לאוזן! שמחה! אמרה: ״אה, בשביל שתמיד
אומר לה תודה היא כבר הספיקה לעשות לו

לאוזן! שמחה! אמרה: ״אה, בשביל שתמיד תזכור אותי ותתגעגע אליי!יי, אמר לה: יילא... כדי שתמיד אני אזכור שכדאי לי להמשיך

ברי שונמיד אני אוזכור שבראזי כי כחמשיך להשאר שםיי

זו בדיחה שמתאימה לטייו באב. יום של מחילת עוונות, יום שיורד בו כזה אור, עצום מאוד, ישתבח שמו.

ומה קשור ט"ו באב לזיווגים! כי כל זמן שאדם לא מוצא את הזיווג שלו זה כי יש לו עוונות. אחד לא מוצא את השניה בגלל העוונות שלו. וכשנמחלים העוונות כולם מוצאים את הזיווגים שלהם.

ויש אנשים, כמו זה מהבדיחה, שהם נשואים שבעים שנה ולא מוצאים את הזיווג שלהם. הוא אמנם נשוי עם אשתו, אבל הוא עוד לא מצא את הזיווג שלו, לא מצא את האיווג שלו, לא מצא את אשתו. לכן בגיל 70 יש זוגות שהולכים להתגרש, כי אף פעם לא מצאו אחד את השניה. למצוא את הזיווג זה לא רק לפגוש את הבת זוג, למצוא אותה זה פירושו שאדם יראה כמה היא טובה, אותה זה מחיובי שבה, את המעלות שלה, לראות את החיובי שבה, את המעלות שלה, עוד הכרת טובה, שיהיה אסיר תודה, ממש לשמוח בחלקו! כל רגע שיראה יאיזה חלק טוב הי נתן לי! ישתבח שמו לעד!".

כי יש מצא ויש מוצא, ימצא אישה מצא טוב׳,
וימוצא אני מר ממוות את האישה׳, מה
ההבדל? כי אדם שהוא מצא, בלשון עבר,
שפירושו שהוא מצא את אשתו, ושמח בה, ויש
לו רק אותה בעולם שלו, אז הוא מצא טוב, כי
טוב לו איתה. אבל אדם שהוא ימוצא׳ בלשון
הווה, היינו שהוא כל הזמן מוצא עוד נשים ועוד
נשים, כי הוא לא שומר את העיניים שלו רייל,
לכן מר לו ממוות, ורע לו בבית שלו.

לכן יש זוגות שנשואים 50 שנה, 70 שנה, והוא עוד לא מצא את הזיווג שלו, צריך למצוא את הזיווג. וזו העבודה של הכרת הטוב. העבודה של הכרת הטוב פירושו שאדם חי לראות תמיד שהאישה לא חייבת לו כלום, ואעייפ כן היא רק

עושה איתו עוד טובות ועוד טובות, כל רגע, הוא רק רואה כמה הוא צריך להודות, איך הוא יכול להודות לאשתו? הוא לא יספיק! עד שהוא אומר לה תודה היא כבר הספיקה לעשות לו עוד איזה כמה טובות, זה נקרא שימצא אישהי, ואז מצא טוב. אבל ימוצא אניי, שהוא לא מצא ועוד ממשיך למצוא, כי הוא מלא מרוצה ממה שיש לו, אז מר ממוות.

פרשת יואתחנןי, בעל הטורים אומר: יי**ואתחנן**. בגימטרי' שירה שאמר לפניו שירה כדי שישמע תפלתו:יי – נפלא! כי היית יכול לחשוב שהוא ביקש מהי מתנת חינם, אבל הוא היה עצוב, מדוכא, בוכה... – מה פתאום! משה רבנו התפלל בשמחה! אמר שירה להי! שר להי! שמח! בשמחה הוא התפלל! אמר שירות!

ומה הוא ביקש מהי! ״אֶעְבְּרָה נָּא וּ**אֵרְאֵה** אֶת הָאֶרֶץ הַטּוֹבָה אֲשֶׁר בְּעֵבֶר הַיַּרְדֵּן הָהָר הַטּוֹב הַזֶּה וְהַלְּבָנֹן:״, והקב״ה דייק בבקשתו: ״מה אתה רוצה, לראות! בבקשה – עֲלֵה רֹאשׁ הַפִּסְגָּה וְשָׂא עֵינֶיךְ יָמָה וְצָפֹּנָה וְתֵימָנָה וּמִזְרָחָה וּרְאֵה בְעֵינֶיךְ כִּי לֹא תַעֲבֹר אֶת הַיַּרְדַּן הַזֶּה:״.

אלא שמשה רבנו היה צריך להתפלל: ״אעברה נא ואגורה בארץ ישראל הטובה, ואתיישב בה״. אה, אתה רוצה רק לראות! בבקשה! התקבלה תפילתך!

לכן אדם צריך תמיד לדייק! כשאדם מתפלל על דבר הוא צריך לדייק במה שהוא מבקש. רבי נחמן מברסלב כותב בליקוטי מוהריין שמהראיה שראה משה רבנו את ארץ ישראל, הראיה לבד הכניסה קדושה בארץ ישראל, מהראיה שראה משה רבנו. כל הקדושה של ארץ ישראל באה מהעיניים של משה רבנו. כולנו יודעים, למדנו, שמשה רבנו התפלל 515 תפילות, רשייי הקדוש אומר: "ואתחנן. אין חנון בכל מקום אלא לשון מתנת חנם, אע"פ שיש להם לצדיקים לתלות במעשיהם הטובים, אין מבקשים מאת המקום אלא מתנת חנם..."



#### גן הדעת חידושים לפרשת שבוע

מענייו אכילתו של אדם מביא ספר הזוהר (מדרש רות) עשרה תיקונים המועילים להשביח ולשדרג שולחנו של אדם בגשמיות וברוחניות.

תיקוו ראשוו - שיהיה שולחנו ערור ומסודר. האסתטיקה היא חלק בלתי נפרד ממציאות האדם, וחשוב מאד לתת לה חלקה בכל תחום מתחומי החיים, אם זה בבגדים שאדם לובש אם במראה הבית, וכן בצורת השולחן ובסדר שבו, בפרט בזמן בו אוכלים שזהו זמן מסוגל מאד להשיג רוחניות גבוהה כנרמז בכתוב "וַיִּדַבֵּר אֱלַי זֶה הַשָּׁלְחָן אֲשֵׁר לְפָנֵי ה". תיקון שני - נטילת ידיים. קודם האכילה צריכים לדאוג לנקיות, להיות בדוגמת מלאכי מעלה עליהם נאמר שאוכלים ״לֵחֶם אַבִּירִים״, ויש ליטול יד ימין ביד שמאל תחילה, לתת עוצמה לימין המייצגת את האהבה והחסד, והיא כוונה מועילה לטהר המחשבה לפני המאכל, כי אהבה מביאה שובע, אהבה מביאה ברכה ושפע, לכן יש לתת לימין תוקף לפני האכילה. תיקון שלישי - להגביה ידיו לאחר הנטילה, לקיים בעצמו "שָׂאוּ יֵדֵכֶם קֹדֵשׁ וּבַרָכוּ אֵת ה". כי והגבהת הידיים כלפי מעלה זה י.. קישור העשייה אל האמונה, כי הידיים הם בחינת אמונה, ועם הידיים עובדים ועושים את רוב הצרכים, לכן טוב להגביהן לחבר עשייה באמונה. **תיקון רביעי** - לברך על נטילת ידיים בכוונה כדי לקשר את המחשבה והדיבור בשורשים העליונים. והברכות באופן כללי מזכירות לאדם מלכו של עולם, שזה הזיכרוו החשוב ביותר אותו צריר לזכור וזה זיכרוו מועיל לתיקון ההשקפות ולשיפור המידות. <mark>תיקון</mark>

חמישי - לתת ממאכלו לעניים, שזו היא מטרה ממטרות התורה באופן כללי, שיהפוך אדם לבעל צדקה וחסד, לאדם שתמיד חושב על זולתו ולא חי רק את עצמו. **תיקון שישי** - לברך ברכת המוציא, כי עיקר המזון והשביעה הוא מהדעת, ולחם הוא בחינת דעת, בחינת 'לחם מן השמים', לכן מברכים דווקא על הלחם, כדי לזכות לדעת, שזה הדבר הכי חשוב בחיים, כמו שאמרו הכמים, מי שיש לו דעת יש לו הכל, ומי שאין לו דעת אין לו כלום. <mark>תיקון</mark> שביעי - שלא יהיה זולל וסובא בסעודתו, וזה עניין חשוב מאד לאכול במתינות ובדרך ארץ, לא לאכול בהלעטה, אלא כמי שאוכל לפני המלר, ומי שיכול ישים לנגד עיניו שאותיות מאכל הם נוטריקון מה איך כמה למה, וישאל עצמו לפני כל סעודה שאלות אלו, מה אני אוכל איך כמה ולמה, וזה יסייע לו בוודאות לאכול במתינות וכדי שובעו בלבד. תיקון שמיני - להגיד דבר תורה על השולחן, כדי להעלות את הסעודה לדרגת קודש. שזה כל עבודתנו בעולם הזה, להפוך להיות קדושים, כמאמר הכתוב "קדושים תהיו" וקדושים פרושו פרושים מהדברים המיותרים והלא מועילים. **תיקון תשיעי** - ליטול מים אחרונים לפני ברכת המזון. ועניין מים אחרונים היא ההכרה ש"הסטרא אחרא" צריכה גם היא לקבל חלקה, ואדם שלא לומד לתת לה קצת בסוף נותן לה הרבה, לכן חייב להשכיל כיצד להמתיק תאוותו בקצת מן הקצת, שזה סוד מים אחרונים חובה. תיקון עשירי - לברך ברכת מזון מתוך שמחת הלב, ועל ידי ברכת המזון בכוונה נתוודע שמו של הקב"ה

#### פנינים חסידות ברסלב

הָרָחִיב פַּעָם רָבִּי יִצְחַק בָּער זַ״ל בִּדְבּוּרֵיו מִגֹּדֵל הַקָּדָשָׁה שַׁצָּרִיךְ כָּל אֵחָד לִשִׁמוֹר קִדְשָּׁתוֹ הֵיטֵב, וְאָמַר הֲרֵי בִּתְפִלִּין דְּמָארֵי עָלְמָא כָּתוּב בָּהֶם "וֹּמִי כְּעַמְּךְּ יִשְׂרָאֵלֹ", כְּמוֹ שֶׁאָּמְרוּ רַזַ"ל, ַ מָזֶּה יֵשׁ לְהָבִין שֶׁכְּשֶׁפּוֹגֵם חָלִילָה פְּגָם כָּל שֶׁהוּא בַּקדשׁת יַהַדוּתוֹ הַרִי הוּא כַּפוֹגֶם בַּתְפַלִּיו שׁל ָּהַשָּׁם יִתְבָּרַךְ עַד שֶׁיָּכוֹל אַף לְפָסְלוֹ חָלִילָה. וְהַיְנוּ שַׁפּוֹגֵם בָּהָהִתְפָּאֵרוּת שֵׁמִתְפָּאֵר בּוֹ הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא שֵׁהוּא בָּחִינַת תִּפָלָיו יִתְבַּרַךְ. (שיש"ק ה - קסו)

פַנָה פַעַם רַבֵּנוּ אֵל רַבִּי נַסְתַּלִי זַ״ל וְאָמַר לוֹ: ָהִשְׁתַּדֵּל לוֹמֵר תּוֹרָה, שְׁאָלוֹ <u>רַבִּי נַסְתָּלִי זַ"ל: וּכִּי</u> יִשָּׁמַע אוֹתִי? נַעֲנַה לוֹ רַבֵּנוּ וְאַמַר: ״כִּשְׁאַנִי מִצְוּה ָיהָיֶה כְּבָר מִי שֶׁיִּשְׁמַע״. וְה<mark>ְיוּ מְסַפְּרִים שֶׁהָיָה -</mark> ַנוֹהֵג בָּכֶל שַׁבַּת בָּעֵת סְעָדַּה <mark>שִׁלְישִׁית לְהָסְתַּגֵּר</mark> בָּחַדָרוֹ, וּכְשַׁעַקבוּ אֲחַרֵיו בְּהַבִּיטַם דֻּרֶךְ חוֹר הַפַּוּנְעוּל רָאוּ אֵיךְ שֵׁיוֹשֵׁב מִתְנוֹעֵעַ וְאוֹמֵר תּוֹרָה (שם ה - נט) מַשַּׁרְ זָמַן.

בעולם, וזוהי תכליתו של כל אדם, לא להיות עץ יבש, אלא להיות עץ פרי עושה פרי, היינו להוליד עוד אנשים בצלם אלוהים ובדמותו. ויכול כל אדם לפי שאוכל להסתכל על עשרת אצבעותיו ולזכור שכל אצבע מרמזת לאחד מעשרה תיקונים שנתנו לנו לתועלתנו לפני הסעודה, וזה חשוב מאד מאד, כי תיקון האכילה הוא שורש תיקון כל כוחות הנפש.

# שו"ת של חסד

ע"י בית הוראה-חוט של חסד

# קו ההלכה הספרדי: 3030\*

## שאלות מצויות לימי הקיץ חלק ב'

אנו רוצים ליסוע למקום נופש ואין שם מניינים לתפילה בציבור, ונוצר ויכוח בין החברים האם מותר ללכת למקום כזה, מה ההלכה בעניין זה?

אסור ללכת למקום זה, והסיבה היא משום שאסור לאדם להכניס את עצמו ביודעין וללכת למקום שאין בו מניין, כי מבטל קדושת ה' בעשרה וקדיש וקדושה וברכו ועניית אמן, ונחשב כאילו ביטל מצוות עשה, ואף שאם לא הזדמן לאדם מניין יכול להתפלל ביחיד, ואינו עובר איסור בכך, מכל מקום כאן שהולך ביודעין על דעת לבטל עצמו ממניין, אסור. שבט הלוי (חלק ו' סימן כ"א אות ג). ושמעתתא עמיקתא (גליון קמ"ד).

אנו יוצאים לטיול בשעות הצהריים המאוחרות, האם אנו חייבים להתפלל מנחה קודם לכן או שיכולים לצאת לדרך ולהתפלל כשנגיע למחוז חפצנו?

בשולחן ערוך (סימן פ"ט) מבואר שאסור לצאת לדרך קודם תפילת שחרית כי אסור להתעסק בצרכיו קודם התפילה, אמנם לגבי תפילת מנחה נוקטים הפוסקים שאין איסור לצאת לדרך קודם התפילה אלא שיש לחלק: אם הוא מתעתד להגיע למחוז חפצו לפני שיעבור זמן תפילת מנחה, או

שיודע בבירור שימצא מניין מסודר בדרך, מותר לו לצאת לדרך אף קודם תפילת מנחה, אבל אם עלול להפסיד תפילה מחמת היציאה לדרך, אסור לו לצאת קודם תפילת מנחה. אור לציון (חלק ב' פרק ז' אות ו'). וכן פסק בשבט הלוי (חלק ח' סימן יח).

יצאנו לטיול ואין לנו כלי לנטילת ידיים האם אפשר ליטול ידיים בכלי חד פעמי?

יכול ליטול ידיו בכלי חד פעמי, בתנאי שייחד אותו לשימוש רב פעמי ולא יזרוק אותו מיד לאחר הנטילה. שו"ת אור לציון (חלק ב' פרק יא הלכה ו').

הרוחצים בים או נמצאים באמצע מסלול בנחל ואין להם כלי לנטילת ידיים, האם יכול לטבול את הידיים בנהר ובים, ומה נוסח הברכה על נטילה

אם נמצא במקום שהמים מתוקים, לכתחילה עדיף ליטול בכלי, ואם איו לו כלי ליטול בו את ידיו, יטבול ידיו במים, ובים התיכון שמימיו מלוחים אפ<mark>ילו</mark> אם יש לו כלי לא יטול בכלי כי מים אלו אינם ראויים לשתיה, ולכן יטבול ידיו בכל אופן. ונוסח הברכה -

בישיבת "חוט של ח סד" מנהל רוחני ב"קו ההלכה"

הרה"ג ר' ירון אשכנזי שליט"א ר"כ חושן משפט

על נטילת ידים, ואם בירך על טביל<mark>ת ידים, יצא.</mark> גמרא חולין (ק"ו עמוד א') שולחן ערוך (סימן ק"ס סעיף ח) ושו"ת מנחת יצחק חלק ד (סימן כב).

#### האם מותר להתפלל בשעת הנהיגה ברכב?

נהג הרכב אסור לו להתפלל בעת הנסיעה משום חשש פקוח נפש. הגאון הרב שלמה זלמן אויערבך זצ"ל (אבני ישפה פרק י"ד הגה 26).

#### האם מותר לקצר את תפילת שחרית, ולצאת באמצע ח<mark>זרת השליח ציבור</mark> בשביל לצאת לטיול?

אין לצאת באמצע חזרת הש"ץ אלא אם כן במקום דוחק או במקום הפסד ממון או מצוה עוברת, אבל לצורך טיול אסור, וגם לצורך מצווה אין להתיר אלא אם עושה כן באקראי בלבד, אבל אם עושה כן באופן קבע אסור, משום שמזלזל בתקנת חז"ל. כך הורה הגאון הרב אשר וייס שליט"א והובא בגליון שמעתתא עמיקתא (גליון קל"ט).







#### סיפור לשולחן שבת

#### פעמיים רוח הקודש

סיפר הרב משה אהרן קרונשטיין ז"ל, מחסידי בעלזא, שעשה לו מנהג קבוע, לפקוד פעם בשנה, ביום ההילולא (כ"א באדר) את ציונו של הרבי ר' אלימלך זי"ע בליז'ענסק.

לפני הנסיעה ללזי'ענסק נהג לעשות את השבת בבעלזא, בצל מרן הרה"ק רבי אהרן רוקח מבעלזא זי"ע (יום פטירתו, כ"א באב), ולאחר השבת שם . פעמיו לליז'ענסק

שנה אחת - בה חל יום ההילולא ביום ראשון -נכנס ר' משה אהרן במוצאי השבת לקבל ברכת הדרך מהאדמו"ר מבעלזא והזכיר שכוונתו לנסוע לציון רבי אלימלך בליז'ענסק.

אמר לו האדמו"ר רבי אהרן: "שתי בקשות לי אליך. האחת: אתן לך 'קוויטל' (פתקה שנהגו חסידים

לכתוב לרבותיהם לברכה וישועה), אלא ניולא א ת ה תקראנו בציון, אלא גיסי, הרה"ק רבי פנחס מאוסטילא, שיגיע לציון.

הבקשה השנייה היא: שתיתן 500 זלוט'ס לאדם הראשוו שיבקש

כסף לצדקה

שתפגוש בצאתך מהציון, עתה אין ברשותי 500 זלוט'ס, אבקשך על כן שתלווני הכסף עד שאחזיר לר".

ר' משה אהרן הסכים בשמחה לבקשת האדמו"ר. נפרד הימנו לשלום ולברכה, ויצא להתכונן לנסיעה.

למחרת שכר ר' משה אהרן מרכבת-סוסים הדורה ויצא לכיוון העיר ליז'ענסק.

אלא שמן השמים גלגלו לידיו עיכובים מעיכובים שונים, בין היתר גם נשבר אופן מרכבתו והוא איבד בשל כך זמן רב ויקר, ולבסוף הגיע לשערי ליז'ענסק רגעים ספורים לפני רדת החשכה...

החיש ר' משה אהרן צעדיו לאוהל הקדוש, ובהגיעו לשם נוכח לגודל תדהמתו והתפעלות שפי ה' דיבר מגרונו של האדמו"ר מבעלזא, כי באותו רגע ממש הגיע לאוהל יחד עמו הרה"ק רבי פנחס מאוסטילא

עתה הבין ר' משה אהרן פשר עיכוביו בדרך, כי מן השמים כיוונו שיגיע יחד עם רבי פנחס לקיים

על אתר ניגש לרבי פנחס ומסר לו את הקוויטל. ר' משה אהרן שהה במקום עוד שעה ארוכה של תפילה ותחנונים, ויצא מן הציון בחשכת ליל, ותיכף החל לתור אחר אדם האוסף מעות לצורכי צדקה.

חיפש וביקש, אך לא מצא. לבו נקפו בחשש ובדאגה כיצד יוכל למלאות שליחותו של הרבי.

מאחר וכך, עלה על עגלתו וסובב עמה בעיר, בשווקים וברחובות, ושאל כל עובר אורח שנקרה בדרכו, אם גבאי צדקה הוא, וכולם ענו לו בשלילה וכמעט שבא לכלל

ייאוש.

לפתע פגש יהודי שואב מים הפוסע לעומתו, פנה אליו ושאל :אותו יהודי, שמא גבאי צדקה "?האת

של שואב המים הייתה מפליאה ומעוררת



(כְשֶׁבְנֵי-אָדֶם בָּאִים אָצֶל אֶחָד וְאוֹמְרִים לוֹ: לַמְדַנוֹ דֶּרֶךְ הַשֵּׁם, בְיָדוֹעַ שִּיִתְנַשֵּׁא.(התנשאות יט

תשובתו

הסיבות הכי טובות בעולם ואת כל ההצדקות, וגם אם אתה תולה את זה במעשיך הרעים או בכל סיבה אחרת - אתה לא מאמין בה'! אם אתה מאמין בבורא עולם שבברא את

מאמר ראש הישיבה

-המשר-

כי לא רק שאין לנו שום דרך להחזיר לו על כל

ואם בכל זאת הוא נותן לנו לחם ושמלה ובריאות ותורה ומצוות - מה זה מעיד? זה מעיד על אהבה

מיוחדת ואינסופית. ומה אנחנו יכולים להחזיר לו?

המינימום הוא שלפחות נזכור היטב שה' לא חייב

וגם האהבה שלנו לגרים והיחס מיוחד שלנו

ליתומים ולאלמנות ולחסרי האמצעים, אלה

שאנחנו לא חייבים להם כלום והם לא יכולים

להחזיר לנו - האהבה הזאת היא הביטוי הגדול

ביותר להבנה של האהבה של ה' אלינו, וזה

היישום הגדול ביותר למצוות "ללכת בכל דרכיו"

שחוזרת פעמיים בפרשה, שהרי אנחנו בדיוק

וברצוני לחזור ולהדגיש את יסוד היסודות וידיעת

דע לך, ה' אוהב אותך אהבת עולם אהבה

אינסופית בלי שום אינטרסים ובלי שום פניות,

ולא משנה מה עשית ומה המדרגה הרוחנית שלך.

אם חסרה ליהודי ההבנה הבסיסית הזאת,

אם אתה חושב שה' לא אוהב אותך או לא

מספיק אוהב אותך - גם אם יש לך את כל

אותו הדבר, ובכל זאת, כמה הוא אוהב אותנו.

הידיעות שכל האמונה עומדת עליה:

חסר לו העיקר של האמונה.

ידיעת הידיעות

לנו כלום ונרגיש בכל רגע את אהבתו הגדולה.

טובותיו, אלא שעוד חטאנו לו והרשענו כלפיו.

העולם ומשגיח, ואתה מאמין בכל עיקרי האמונה, ורק חסרה לך האמונה באהבתו הגדולה אליך כמו שאתה - אז אתה לא מאמין בבורא עולם שברא אותך. כי הבורא שברא אותך אוהב אותך כמו שאב אוהב את בנו. הוא אוהב אותך בכל

אכוונה בה' זו אכוונה בה' שברא אות**ך ואוהב** אותך בלי סוף.

הוא ברא אותך מאהבה גדולה אליך, הוא מחיה אותך כי הוא אוהב אותך ומאמין בך, והוא מחכה ורוצה ומצפה לעזור לך בכל תחום ולתת לך את כל השפע שבעולם, והעיקר הוא שהוא ברא אותך כדי להראות לך את אהבתו הגדולה ולרחם עליך ולעזור לך לדעת אותו להתקרב אליו.

אז נכון שאתה כעת מרגיש רחוק, אבל זה לא אומר שהוא לא אוהב אותך, אלא אדרבא הוא אוהב אותך ומאהבתו הגדולה הוא מנהיג אותך ומחכה ומצפה לעזור לך להתקרב אליו ולהכיר אותו ולהאמין בו. הוא אוהב אותך ורוצה לעזור לך.

#### זו האמונה ורק זו האמונה.

אנחנו חייבים שהנושא הזה יהיה ברור לנו כשמש. בלי זה אי אפשר להתקדם, בלי זה אי אפשר לשרוד בדור הזה. צריכים להחדיר את זה לעצמנו ולדבר על זה עם חברינו והעיקר ילדינו כבר מגיל קטן, ובזכות זה נזכה לחזור בתשובה מאהבה בימי הרחמים הבאים עלינו לטובה.

בברכת שבת שלום ומבורך (ء),

תמיהה גדולה:

"אם האדמו"ר מבעלזא ישלח עבורי מעות - אקח

המום ומשתאה לנוכח הדברים שלף ר' משה אהרן את המעות הצרורות לו בכיסו ומסרן לו.

שאלו שואב המים: "האם עתיד אתה לפגוש את הרבי מבעלזא?" ור' משה אהרן השיב בחיוב. "אם כך", ביקש שואב המים, "מסור לו בשמי פרישת שלום וברכה".

בשובו לבעלזא גולל בפני האדמו"ר את כל הקורות אותו. התעניין האדמו"ר האם רצה אותו "שואב מים" להעביר לו מסר כל דהו. ענה ר' משה אהרן שביקש לדרוש בשלומו של הרבי.

שמע זאת רבי אהרן ובשביעות רצון אמר: "לאותו שואב מים הייתה כוונתי"...





## חינוך באהבה הרב יצחק אבוחצירא

לייעוץ טלפוני ללא תשלום בימים ג' - ד' משעה 8-10 בערב 054-8434435 :7")



#### חום ואהבה או חום גבוה פרק ו'

אחד מהטעויות הנפוצות ביותר אצלנו ההורים, הוא "טשטוש גבולות". פעמים ואנחנו רוצים להיראות טוב בעיני הילדים ואנחנו מטשטשים את הגבול בין להיות הורה לבין להיות חבר של הילד. יש מאיתנו שכבר שכחו את מעמדם כהורה עד שממש מפחדים מהילד ולעיתים אף נכנעים לכל בקשה של ... הילד מחשש שמא הוא

#### טשטוש גבולות = פינוק

טעות זו שלנו ההורים יוצרת "ילד מפונק" במובו השלילי של המושג, ילד נודניק ותובעני. וכאן המקום לדון בשאלה, האם עלינו להיות הורים או חברים של הילד? האם עלינו לפתח מערכת יחסים של חברות עם הילד, או עלינו להקפיד לשמור על דיסטנס ומרחק מסוים?! האמת היא, שקשה לתת קווים ברורים וחותכים בנושא, ואף בין המחנכים ישנם גישות סותרות ובפרט בהתייחס לשוני הדורות וסוגי הילדים והבתים, אבל ננסה בע"ה לתת כלים ו"כל ערום יעשה בדעת" יבחן את הדברים על ילדיו ויבדוק כיצד זה מסתדר.

#### חלוקת תפקידים

הרב ווגשל בספרו "חנוך לנער" מקיש את הנושא למצוות "כיבוד הורים" שהתורה מצווה את הילדים בה ואותנו ההורים לחנך את הילד למצווה זו, והוא כותב כך: במצוות כיבוד-הורים, יש שני חיובים. חיוב של כיבוד וחיוב של מורא.

יחס קרוב מידי של ההורה כלפי הילד, מקשה על הילד לחלוק להורים את המורא והכבוד המגיע להם. כעין מה שכתב הרמב"ם (הל' ת"ת פ"ד הל' ה') וז"ל: אין ראוי לרב לנהוג קלות ראש לפני התלמידים ולא לשחוק בפניהם ולא לאכול ולשתות עימהם כדי שתהא אימתו עליהן וילמדו ממנו במהרה: נמצאנו למדים שריבוי קרבה יוצר מיעוט מורא וחיסרון בכיבוד. אווירת הבית חייבת להיות חמה, רגועה וידידותית. שהרי אמרו חז"ל: לעולם אל יטיל אדם אימה יתירה בתוך ביתו (גיטין ו).

על ההורים לגלות גילויי אהבה וחיבה כלפי ילדיהם, אולם יחד עם זאת חובה עליהם להבהיר

בס"ד, בר"ה

"הראש השנה שלי-עולה על הכל"

(רבי נחמן מברסלב)

לילד שעליהם לנהוג על פי כל כללי המורא והכיבוד שקבעה לנו התורה, כפי שזה מפורש בהלכות כבוד הורים. כאשר ילד אינו מציית להוריו או ח"ו אינו מכבדם כראוי, אסור להורים לעבור כל כך לסדר היום. על הילד לדעת שההורה אוהב ומכבד אותו, נותן לו את כל מחסורו, משחק איתו וכו' אבל הוא ההורה ואתה הילד. מי שגדל בנחת ונהנה בבית, הוא הילד. מי שמחליט בבית הוא ההורה, אבא או אמא. במילים אחרות, הילד מקבל כל מה שהוא צריך, לא תמיד את מה שהוא רוצה. בכל מצב הקובע הוא ההורה ולא הילד.

#### טיפים לשימוש יומיומי:

כדי להרגיל ילד לכבד את ההורים, וכתוצאה מכך להיות ממושמע אליהם, יש לי השבוע שני טיפים שעובדים מצויין.

1. הרגילו את ילדיכם לעשות דברים שונים למענכם, כמו לעזור לכם בכל מיני דברים, להביא לכם שתייה, או לענות עבורכם לשיחות הטלפון. ילדים שרגילים לבצע מטלות בשביל ההורים ביצעו שתי פעולות הטמעה חינוכיות: א. הרגל- הילדים התרגלו לבצע את רצון ההורה. ב. סמכות- הילדים הפנימו שבעל הסמכות מפעיל אותם. מיותר לציין, שכדי שזה יעבוד עלינו לדבר יפה אל הילדים, לבקש בנימוס אך בהחלטיות. כמו כן, הקפידו תמיד להראות את הערכתכם על העזרה שהגישו לכם במילים ברורות ובשפה רגשית.

לדוגמא: דוד, תביא לי בבקשה כוס מים.... דוד מביא... דוד, תודה רבה לך, אני שמחה שיש לי ילד שמכבד אותי. בכל פעם שאני מבקשת ממך, אתה נענה ברצון. דוד הבין מה אמא רוצה, הפעולה לא הייתה קשה לביצוע, אמא ביקשה יפה, דוד ביצע ואמא העריכה. דוד הפנים מסר והרגל חינוכי: שהוא מכבד את הוריו וכיף לו.

2. חנכו את ילדיכם לדבר אליכם בנימוס ולא לסתור את דבריכם. אם קורה, והם בכל זאת סותרים את דבריכם, הגידו בעדינות אך בסמכותיות: 'לא אומרים לאמא 'לא נכון'. תנסה לומר את כוונתך באופן שונה, ובדרך ארץ בבקשה". אם הילד מתקשה להגיב בצורה הנכונה, עזרו לו ואימרו את

## אדם פוגש את חבירו הקמצן ליד חוף הים, ורואה שהקמצן שם לילדיו אטמי אזניים.

האיש שואל את הקמצן לשם מה הם צריכים אטמים, והרי הם לא נכנסים למים?

בדיחות הדעת

עונה לו הקמצן יש כאן אחד שמפריע להם לשחק כל פעם עובר וצועק ארטיק, ארטיק...

המשפט בצורה נכונה ובקשו ממנו להגיד שוב.

לדוגמא: "אבא ואני חושבים שהטיול הזה ממש לא מתאים לר".

ילד עונה: "מה פתאום! לי הוא אמר שאין כל בעיה שאלך לטיול!".

אמא: "משה תסלח לי, לא מדברים בסגנון הזה לאמא, אני מכבדת אותך, תכבד אותי גם אתה. אתה יכול לנסות ולנסח את כוונתך באופן מנומס

ילד: (שותק, אין לו יכולת ניסוח ויתכן שהוא גם מתבייש).

אמא: "משה אולי תנסה: אני מצטער, אמא. יכול להיות ששמעתי את אבא אומר שהוא מרשה לי ללכת לטיול?".

הטיפ השני משמעותי ביותר, אך נדרשת עבודה רגשית של ההורים ועקביות. חשוב לא לצאת מפרופורציה ולהיות ההורים המציקים ולתקן כל משפט של הילד. אבל חשוב לעבוד על הנושא בכל הזדמנות ובכל גיל.

#### לסיכום

הפיכת ילד למפונק אינה תלויה כלל ב-כמה תתנו לו, אלא ב-איך תתנו לו. עלינו לתת "פינוק חיובי" בשפע ונדיבות. לא נאפשר לילד לקבל מאיתנו "פינוק שלילי". כאשר נעריך את תפקידינו כהורים ונחנך את ילדינו להתנהג אלינו כהורים ולא כחברים, אע"פ שאנחנו כן ננהג אתם בחברות, הם יכירו בנו כסמכות שאינה ניתנת לערעור, ויכבדו אותנו בהתאם. המשך אי"ה בשבוע הבא.

RAMAPOST







טל: 02-5812210

# **סיפורי תודה** אמרתי תודה ונושעתי



יש לך סיפור תודה? המערכת תשמח לפרסם אותו al5308000@gmail.com

# לְהַגִּיעַ לֶּאֱמוּנָה פְּשׁוּטָה

דְּבֶּרָה אָתִּי אָשָׁה שָׁיֵשׁ לָה חֲמִשֶּׁה יְלְדִים, וְהִיאּ
גְּרְשְׁה, מִסְכָּנָה, מְסַכָּנֶרת אֶת הַצֵּעַר שֶׁלָה וְכֹּי אֶמְרִהִּי
לָהְ: "תְּרְאִי, וַדֵּאִי שֶׁאֲנִי מֵבִין אוֹתָה, אֲבֶל מִצְּד שַׁנִי,
תַשְׂרוֹת אַלְכֵי נְשִׁים, הָיוּ מַחֲלִיכוֹת אִתָּהְ בְּשְׁמְחָהוּ
הֲמָשָׁה יְלָדִים! טוֹבִים, בְּרִיאִים, הַכּל... הַרְבֵּה נְשִׁים
בְּכְלֶל לֹא הַתְחַתְּנוּ, הַרְבֵּה נְשִׁים בְּכְלֶל לֹא הֵבִיאוּ
יְלִדִים... הַרְבֵּה, אֲנִי מוּכְן לְתַת לָּהְ, אִם אֵתְ רוֹצָה,
יְלִדִים... מַרְבָּה, תַּתְלִיםִי עִם מִי אַתְּ רוֹצָה לְהָתְּתַלֹּךְ..."
עַּכְשֶׁו רְשִׁיסְה, תַּחָלִיםי עִם מִי אַתְּ רוֹצָה לְהָתְּתַלֹּךְ..."

הָלַכָתִּי לָבֵית הַסֹּהֵר לְמִסֹר שָׁעוּר, אָמַרְתִּי לָאַסִירִים: "מַבָּטִיחַ לָכֶם, אָם אַתֵּם רוֹצִים, כִּי שֵׁרוֹצֵה לְהָתְחַלֵּף, בְּבַקָּשָׁה, שֶׁיָבוֹא, ר״ל, לַפַּוּחְלָקוֹת הַקָּשׁוֹת בַּבָתֵי חוֹלִים, תִּשְׁאַל אוֹתָם: 'אַתֵּם מַעַדִיפִים לְהִיוֹת בָּבֵית סֹהַר אוֹ בָּבֵית חוֹלִים?', כָּלָם יַסְכִּימוּ לְהָתְחַלֵּף אָתָּכֶם..." הַנְּקָדָּה הָעֲמָקָּה זֶה לְהַגִּיעַ לֶּאֱמוּנָה פְּשׁוּטָה בָּלִי לָהַשָּׁווֹת אֶת עַצְמוֹ לַאֲחֶרִים, רַק לְפָעַמִים צְרִיכִים לָתֵת לָאָדָם שָׁנִּמְצָא בַּחֹשֶׁךְ וּבְחֹסֶר אֱמוּנָה, מַבָּט נוֹסַף. אַז אַנִי אוֹמֵר לוֹ: ״כַּמַה שַאַתַּה חוֹשֵׁב שַקּשָׁה לְךָּ, יֵשׁ הַרְבֵּה שָׁיִּרְצוּ לְהִתְחַלֵּף אִתְּרְּוִ", אֶת זֶה אֲנִי אוֹמֵר רָק בִּשְׁבִיל לְעוֹרֵר אוֹתוֹ. אַבַל בַּאַמֵת מִי שֵׁיֵשׁ לוֹ אֵמוּנָה, לֹא שַׁיַּךְ לְהַשְּׁווֹת אֵת עַצְמוֹ לְאַךְ אֵחָד, פַּשׁוֹם הוּא חַי בָּאֱמוּנָה שָׁמָּה שָׁה׳ עוֹשֶׂה אָתּוֹ זֶה הַטוֹב בִּיוֹתֵר. הַחַיִּים הַטוֹבִים זה הַאַמוּנָה. הַחַיִּים הַמִּאָשַׁרִים זָה הָאֵמוּנָה. אַתָּה חַי בֵּאֵמוּנָה שַׁהַכּּל טוֹב? זֶהוּ! הַכּּל טוֹב!

ְּטָה צָרִיףְ הָאָדָם? הָעָקָר שֶׁיַשׁ לוֹ אֶת הַפֶּה, הוא
יָכוֹל לְדַבֵּר עִם ה׳? זָהוּ הוא נוֹשֵׁם, הַלֵּב דּוֹכֵּק, הוא
יָכוֹל לְדַבֵּר עִם ה׳? זָה מָה שֶׁצְרִיכִים בְּעוֹלֶם הָזֶּה לְדַבֵּר עִם ה׳, לוֹכֵּר תּוֹדָה, לְלְמוֹד תּוֹרָה, לְהְתְּכֵּלֵל.
לֹא חָסֵר לוֹ כְּלוּם, הוּא מְאָשָׁר, שְׂמַחַ, אַדְּרַבָּה, אֵין
לוֹ נְסִיוֹנוֹת, אֵין לוֹ מַּאֲוֹת, אֵין לוֹ עוֹלֶם הַזֶּה, הוּא רַק
עוֹשֶׁה טוֹב, שׁוּם רַע הוּא לֹא יָכוֹל לַעֲשׁוֹת כְּבָר, אָדָם
אָרִיךְּ לֹא לְהַכְּסִיק לוֹמַר תּוֹדָה! כָּל רָגַע וְרָגַע לוֹמַר
תּוֹדָה! לוֹמַר תּוֹדָה עַל כָּל נְשִׁימָה וּנְשִׁימָה.





ילדון חידודון

בין הפותרים יוגרלו מתנות

מנין לומדים "מום שבך אל תאמר

תשובה פרשת דברים: בשבת פרשת דברים נקרא





הסדרה לשלום הבית 052-2240696

"אם גם לכם "בגן השלום" ו-"חכמות נשים שינה את החיים al5308000@gmail.com שתפו אותנו

#### כל נתיבותיה שלום

צריכים לדעת שגדול

שלום הבית, וצריכים

לדעת לשמור על

השלום עם אותו

בן זוג תועה, ולדעת

שאדרבה, כל זמן

ששומרים על השלום,

הקדוש-ברוך-הוא

מאריך אפו, כמובא

במדרש, שהשלום

מגן על האדם אפילו

כשעובד עבודה זרה

מובא במדרש (במדבר רבה פרשה יא): "גדול השלום שהוא שקול כנגד הכל, שאנו אומרים:

יעושה שלום...", ורק אחר כך -"...ובורא את הכל".

רבי אלעזר בנו של רבי אליעזר הקפר אומר, שאפילו ישראל עובדין עבודת כוכבים ושלום ביניהם, כביכול אומר הקדוש-שנואמר (הושע ד): "חבור עצבים אפרים הנח לו", אבל משנחלקו, מה נאמר בהם? (שם): "חלק לבם עתה יאשמו" - מכאן אתה לומד כמה גדול שלום ושנואה המחלוקת...

יוצא ממדרש זה, שהיסוד ש"גדול השלום", הוא נכון גם כאשר אחד מבני הזוג עובר על התורה (אין הכוונה כאשר אחד מבני הזוג מכשיל את השני בעוונות, שאם כן חייבים להתייעץ עם חכם כיצד לפעול),

ולכאורה מוכרחים להוכיח אותו, וישנה עילה כביכול לפגום בשלום מתוך קנאה "לכבוד ה".

אך למעשה, גם כאן צריכים לדעת שגדול שלום הבית, וצריכים לדעת לשמור על השלום עם אותו

בן זוג תועה, ולדעת שאדרבה, כל זמן ששומרים על השלום, הקדוש-ברוך-הוא מאריך אפו, כמובא במדרש הנ"ל, שהשלום מגן על האדם אפילו כשעובד עבודה זרה, וכל שכן אם הוא בסך הכל תועה מדרך האמת מתוך חוסר ידיעה, חינוך לא נכון או התגברות של היצר הרע.

ולכן גם במקרים אלו חייבים לשכוור על השלום, ואז לפתור את הבעיות בדרכים הנכונות, על ידי ריבוי תפלות ובדרכי נועם ואהבה.

וכשמרעיפים אהבה על השני, אף שעובר עבירות, ורק מתפללים עליו - זה עושה את שלו, והוא חוזר למוטב. וזהו מאמר חז"ל מפורש: אוהב את הבריות ומקרבן לתורה.

ובינתיים מובטח לבני הזוג שבכוח השלום יאריך הבורא אפו על אותן עבירות הנעשות, ואך יספיק

בידם לעשות תשובה שלמה באהבה.

לקבלת מסרים מחזקים: 672221

גם כאשר ישנם חילוקי דעות בדברים העומדים ברומו של עולם בין בני הזוג, דברים הנוגדים את השקפת העולם של אחד מבני הזוג, את שאיפותיו או שנראים לו כטעות גורלית וכיוצא בזה, גם אז חל הכלל שגדול השלום.

ואף שלעת עתה הוא דוחה את אותו עיקרון או את אותה שאיפה שיש לו, למען השלום, ונראה על פניו שיש לו הפסד, אולם בסופו של דבר הוא יראה שזה וזה יתקיים בידו - גם השלום יישמר וגם הוא יזכה לממש את רצונותיו.

כאשר האדם עומד על דעתו בשם המוסר, והוא פוגע בשלום, נמצא שהתנהג בצורה לא מוסרית - באכזריות, בכעס, וכיוצא בזה - למען המוסר... ואם כן, מה ערך יש למוסריות הזו?

אבל על ידי השלום, אף שלכאורה הוא מוותר על אותם עקרונות מוסריים לפי שעה, אולם באמת הוא שומר על המוסר העיקרי שהוא השלום, ואז הוא יכול בוודאי גם להשיג את שאר עקרונותיו המוסריים.

ותדע, שרק כאשר האדם משיג את שאיפותיו בדרכי שלום, רק אז זה נחשב שהוא השיג אותם באכות. ואף שלפעכוים נראה שהאדם משיג דברים דרך כוריבות וכוחלוקות, הישגים אלו שבאו על חשבון צערו של הזולת אינם כלום, וסופם להתנקם בו, ויצא שכרו בהפסדו.







#### מאמר ראש הישיבה

#### דבר אחד צריך להיות ברור

#### האלף לך שלמה

אם אתה עורך אירוע ואחד המשתתפים נותן לך כמתנה אלף שקל, האם זה מראה שהוא אוהב אותך או לא?

התשובה היא שזה מאוד תלוי.

אם אתה באירוע שלו נתת אלף שקל, אז יכול מאוד להיות שהוא לא עושה את זה מרוב אהבה, אלא רק מתוך רגש מחוייבות בסיסי.

זו לא עדות על אהבה מיוחדת. מן הסתם יש ביניכם קשר כזה או אחר שיוצר מחויבות ויש ביניכם מידה מסוימת של אהבה, אבל אהבת אמת לא בטוח שיש כאן.

וגם אם אתה אדם עשיר בעל השפעה, לא בטוח שהמתנה שקיבלת נובעת מאהבה גדולה, אלא יכול מאוד להיות שמעורבים כאן שיקולים ואינטרסים ווספים

אבל אם אתה יהודי פשוט, לא בעל אמצעים מיוחדים, והנותן אינו חייב לך שום דבר וגם לא מצפה ממך לכלום - בתנאים כאלה מתנה של אלף שקל לאירוע בהחלט מעידה על קשר מיוחד. יש כאן אדם שמעריך אותך שרוצה בטובתך ומעניק לך מטובו מתוך אהבה, נתינה לשם נתינה.

#### ה' לא חייב, הוא אוהב!

כבר כתבתי שהיסוד של התודה הוא הידיעה שה' לא חייב לך כלום. ה' לא חייב כלום לאף אחד, לא מגיע לאף אחד שום דבר, ואנחנו רואים בעינינו שה' רק נותן ומשפיע בלי סוף ומיטיב איתנו בגשמיות וברוחניות - זו העדות הגדולה ביותר לאהבה **האמתית** שהוא אוהב אותנו.

רק כשאדם מבין שה' לא חייב לו כלום, רק אז

הוא רואה את כל החיים שלו וכל פרט בחיים כחסד עצום, וחסד זה גילוי של אהבה.

אם כן בכל דבר טוב שהוא רואה בחיים, הוא רק רואה כמה ה' אוהב אותו. וזו העבודה של החיים, לגלות בכל רגע ובכל מקום ובכל נשימה מחדש כמה ה' אוהב אותנו.

וכאשר אדם רואה בכל רגע כמה ה' אוהב אותו - קל לו לעמוד בניסיונות, כי הוא לא ישכח כמה ה' אוהב אותו, ויאמין שגם הניסיון הזה לטובתו מהאהבה שה' אוהב אותו.

נמצא שהידיעה הזו שה' לא חייב לי כלום - זו גם האמת והמציאות הפשוטה וגם הדרך לענווה אמתית, וזה לא סותר את ההרגשה של החשיבות הגדולה שנובעת מכך, שהמלך הגדול ברא אותי ואוהב אותי וברא בי נשמה גדולה עם כוחות גדולים ועם שאיפות ורצונות נפלאים, ואני חשוב ויקר אצלו והוא מתפאר בכל תנועה שלי.

זה נקרא לחיות את האמת: להרגיש את החשיבות שלי ואת אהבת ה' אלי, ועם זאת לחיות בענווה שהכול שייך לה' והכול מעשה ה', בחסד וברחמים מתוך אהבתו אלי, ולא מגיע לי כלום. זו ממש האמונה השלימה.

#### חטיבה אחת של גילוי האהבה

כל פרשת השבוע חוזרת ומבארת ומזכירה לעם שראל: אתם קיבלתם מתנות גדולות מאוד ואתם עומדים לפני הכניסה לארץ ואתם הולכים לקבל מתנות גדולות עוד יותר - תִּישַׁמָרו לזכור היטב שהכול זה בחסד חינם, ה' לא חייב לכם כלום, זה לא כוחי ועוצם ידי, וזה גם "לא בצדקתך", אדרבא, תזכרו כמה חטאתם לפניו "זכור אל תשכח את ."'אשר הקצפת את ה

#### יו"ל ע"י מוסדות "חוט של חסד" רח' שמואל הנביא 13 | ת.ד. 50226 | טל: 02-5812250 | פקס: 02-5812210 מוניות בנושא העלון: al5308000@gmail.com

ה' מזכיר לנו עד כמה אנחנו חוטאים וחסרים באותה נשימה שבה הוא מזכיר לנו את המתנות הגדולות שקיבלנו ונקבל.

מדוע? מה המסר? בשביל מה צריכים לזכור בכל יום כמה הרגזנו את ה' וחטאנו כלפיו? האם בשביל להרגיש מסכנים ולהישבר? האם בשביל להרגיש גרועים ופושעים? חלילה וחלילה! אלא כדי להעריך את המתנות העצומות, כדי להרגיש את אהבתו האינסופית אלינו, אהבה שאינה תלויה בשום דבר.

ולכן כל הפרשה שלנו חוזרת על אותם מסרים: כמה קיבלתם, וכמה חטאתם, ואני הולך לתת לכם מתנות עצומות - אבל אתם רק צריכים לאהבה וליראה. זה הכול. זה מה שאני רוצה מכם. תזכרו את זה תרגישו את זה ותעריכו את זה. והתוצאה תהיה שתמיד תאהבו את ה'.

#### הגדלות של ה': האהבה שלו אלינו

לכן בפרשת היראה המפורסמת, כאשר מתוארת גדלותו העצומה של ה': "ה' אַלקיכם הוּא אַלקי הַאַלֹקִים וַאָדֹנִי הַאֲדֹנִים הַאֶּ-ל הַגַּדֹל הַגָּבֹּר וְהַנּוֹרֵא אֲשֶׁר לֹא יִשָּׂוֹא כָנִים וְלֹא יִקַּח שׁתַד". מיד בפסוק הבא כתוב דבר שלכאורה תמוה ולא שייך: "עשה ַ מִשְׁפַּט יָתוֹם וְאַלְסָנָה וְאֹהֵב גֵּר לָתֶת לוֹ לֶחֶם וְשִׂמְלָה, וַאֲהַבְתָּם אֶת הַגֵּר כִּי גַרִים הֱיִיתֶם בְּאֶרֶץ מִצְרַיִם".

אנחנו מדברים על יראת ה' ועל אהבת ה', ומה ה' שואל מעמר, מה הקשר עכשיו שה' אוהב גרים ומסכנים ונותן להם לחם ושמלה? ומה הקשר שאנחנו צריכים לאהוב את הגרים?

אלא שאנחנו בעצמנו הגרים כמו שאומר הפסוק מיד בהמשך שאנחנו אלה שירדנו למצרים בשבעים נפש וה' שם אותנו ככוכבי השמים לרוב, אנחנו אלה שקיבלנו לחם ושמלה כמו שפותחת הפרשה ומתארת: "ויאכילת את המן... שמלתך לא בלתה..."

אנחנו הגרים והיתומים והאלמנות ביחס לה'. מה יש לנו? כלום, כי הכול שלו! מה הוא חייב לנו? כלום,

3 המשך בעמוד

#### גליון 635 כ"ג אב תשע"ט ר"ת יציאה כניסה ירוניולים 20:29 19:50 18:39 20:27 19:53 18:55 תל אביב 20:30 19:53 18:49 חיפה באר שבע 20:29 19:51 18:56

#### הכנסים של הרב שלום ארוש שליט"א לשבוע הקרוב חולון יום ה'. (28/08/19) כ"ח אב בית כנסת ע"ש חללי צה"ל להזמנת שיעורים המעפילים פינת המצודה בשעה ס21:32 052-7611100





יום מאה ברכות שהשכר עליהן הוא אלף זהובים, ויתקנו בכך את אלף האורות שהם חלקו של משה שקיבל בשעת מתן תורה וניטלו ממנו בחטא העגל, ועל ידי שיברכו מאה ברכות ויתקנו את אלף האורות, ישלם להם משה רבינו שכרם בכל שבת, כשמחזירים לו את אלף האורות בבחינת: "ישמח משה במתנת חלקו", יאיר לכל ישראל מהאורות הללו [ראה ב"מאור ושמש" (פרשת דברים מהואמר יוסף ה') שפירש כעין זה].

כיון שבאנו לידי כך הנה מה טוב ומה נעים להבין בזה מה עמקו מחשבות חכמינו ז"ל, שלא תיקנו בכל תפלות השבת להתפלל שמונה עשרה ברכות כמו בימי החול, וכתוצאה מכך אנו חייבים לחפש עצות להשלים את מאה הברכות, כי היות שבכל שבת מקבל משה רבינו בחזרה את כל אלף האורות שנסתלקו ממנו בחטא העגל, נמצא לפי זה כי בשבת לכאורה לא היה צריך התיקון של מאה ברכות שערכן אלף זהובים כדי לתקן את אלף האורות.

אלא שעם כל זאת מאחר שעדיין לא זכינו לגאולה השלימה וגזירת המיתה עדיין לא נתבטלה, הרי ברור שהגילוי של אלף האורות בכל שבת אינו בתכלית השלימות כמו שהיה לפני חטא העגל, אלא הגילוי הוא רק מעין הגאולה העתידה, והרי זה מתאים לקדושת השבת שהיא גם כן מעין עולם הבא, לכן עדיין צריך תיקון להשלים מאה ברכות גם בשבת על ידי אכילת פירות ושמיעת ברכות העולים לתורה, כדי לקרב את הגאולה העתידה שאז יחזרו אלף האורות בשלימות וגזירת המיתה תתבטל מן העולם.

יומתק להבין בזה מה שביארו בגמרא הטעם שתיקנו להתפלל בשבת רק שבע ברכות ולא שמונה עשרה כמו בימי החול: "דלא אטרחוהו משום כבוד שבת". לפי האמור הביאור בזה, כי לכבוד השבת שחוזרים אלף האורות, לא רצן להטריח את הציבור לתקן את אלף האורות על ידי מאה הברכות כמו בימי החול, אלא שעם כל זאת צריך להשלים מאה ברכות כדי לקרב את הגאולה, שאז נזכה שיחזרו כל אלף האורות בשלימות.

#### אותיות מ"ס שבלוחות הראשונים ביטלו את שר השכחה מ"ס

בדרך המלך נלך לבאר הטעם שתיקון זה לברך מאה ברכות נשתכח כמה פעמים, עד שבא רבי

מאיר וגילה לנו חובה זו: "היה רבי מאיר אומר, חייב אדם לברך מאה ברכות בכל יום", על פי מה ששנינו בגמרא (עירובין נד.): "מאי דכתיב חרות על הלוחות, אלמלי לא נשתברו לוחות הראשונות, לא נשתכחה תורה מישראל". מבואר מזה כי על ידי שבירת הלוחות ירדה שכחת התורה לישראל.

ונראה לבאר הטעם לכך על פי מה ששנינו בגמרא (חגיגה ט:): "אינו דומה שונה פרקו מאה פעמים לשונה פרקו מאה ואחד". וביאר רבינו האריז"ל ב"שער מאמרי רז"ל" (חגיגה שם) הענין בזה: "דע כי השר הממונה על השכחה נקרא מ"ס... ולפיכך השונה פרקו מאה פעמים כמנין מ"ס שוכח, והשונה ק"א הוא מתגבר עליו ונוצחו ואינו שולט בו להשכיחו".

מעתה מבואר להפליא הטעם שבשבירת הלוחות נשתכחה תורה מישראל, כי כל זמן שאותיות מ"ס עמדו בנס בלוחות הראשונים לא נשתכחה תורה מישראל, כי לשר השכחה ששמו מ"ס לא היתה שום שליטה בישראל, אולם כאשר נשברו הלוחות שפרחו מהם אותיות מ"ס, חזר שר השכחה ששמו מ"ס לשלוט בישראל, לכן מאז יש צורך להתגבר עליו על ידי לימוד מאה פעמים ואחד.

לפי זה יתבאר היטב הטעם שתיקון זה לברך מאה ברכות בכל יום נשתכח כמה פעמים מישראל, שהרי כבר נתבאר שחובה זו לברך מאה ברכות בכל יום שערכן אלף זהובים, היא כדי לתקן אלף האורות שנסתלקו בחטא העגל שגרמו לשכחת התורה, והיות שעדיין לא הגיע התיקון השלם להחזיר את אלף האורות בפועל, לכן נלחם עמהם שר השכחה ששמו מ"ס בכל כוחו שישתכח תיקון זה מישראל כדי שלא יתבטל מן העולם.

#### רבי מאיר שהשיג את אלף האורות גילה החובה לברך מאה ברכות

בדרך המלך נלך לבאר איך זכה התנא רבי מאיר להחזיר תיקון זה לברך מאה ברכות בכל יום, על פי מה שכתוב (בראשית ג-כא): "ויעש ה' אלקים לאדם ולאשתו כתנות עור וילבישם". אמרו על כך במדרש (ב"ר כ-יב): "בתורתו של רבי מאיר מצאו כתוב כתנות אור". ויש לתמוה איך יעלה על הדעת שרבי מאיר כתב בספר תורתו "כתנות אור" באל"ף במקום לכתוב "כתנות עור" עם ע', הלא אם כתוב מתורתו "בתנות אור" באל"ף ספר התורה פסול.

ונראה לבאר הכוונה בזה, על פי המבואר בזוהר הקדוש (פרשת בראשית לו:) שלפני חטא עץ הדעת היו לאדם הראשון "כתנות אור" עם א', אלא שאחרי החטא איבד מדרגה זו ובמקום זה קיבל רק "כתנות עור" עם ע'. ויש לבאר הענין בזה, כי לפני החטא זכה להשיג את אלף האורות, לכן היו לו "כתנות אור" באות אַלֶּף שהיא אֶלֶף, אבל אחרי החטא איבד את אלף האורות וניתנו לו רק "כתנות עור".

הנה כי כן זהו הפירוש: "בתורתו של רבי מאיר מצאו כתוב כתנות אור", שדברי תורתו היו כל כך עמוקים מפאת השגתו באלף האורות, עד שהרי זה כאילו היה כתוב בתורתו "כתנות אור" באות אל"ף, שזכה להשיג את אלף האורות שהשיג אדם הראשון לפני החטא.

ונראה להביא סימוכין לכך ממה ששנינו בגמרא (מגילה יח:): "אמר רבי יוחנן, אסור לכתוב אות אחת שלא מן הכתב. מיתיבי אמר רבי שמעון בן אלעזר, מעשה ברבי מאיר שהלך לעבר שנה בעסיא ולא היה שם מגילה, וכתבה מלבו וקראה. אמר רבי אבהו שאני רבי מאיר דמיקיים ביה (משלי ד-כה) וְעַפְעַפֶּיךְ יַיְשְׁרוּ נְגְדֶרָ... אלו דברי תורה דכתיב בהו (שם כג-ה) הָתְעִיף עֵינֶיךָ בּוֹ וְאִינֶנוּ, ואפילו הכי מיושרין הן אצל רבי מאיר". הרי מבואר שלא שלט בו שר השכחה מ"ס, ולפי האמור הביאור בזה, משום שזכה להשיג את אלף האורות מאותיות משכלוחות הראשונים.

יומתק להבין בזה מה ששנינו בגמרא (עירובין יג:): "גלוי וידוע לפני מי שאמר והיה העולם שאין בדורו של רבי מאיר כמותו, ומפני מה לא קבעו הלכה כמותו, שלא יכלו חביריו לעמוד על סוף דעתו". כי על ידי שזכה להשיג את אלף האורות שנסתלקו בחטא העגל, לא ירדו חביריו לסוף דעתו כי הגילוי האמיתי יהיה רק לעתיד לבוא.

מעתה יאירו עינינו להבין הטעם שזכה דוקא התנא רבי מאיר לגלות הלכה זו: "חייב אדם לברך מאה ברכות בכל יום", אשר כפי המבואר בהיות ערכן אלף זהובים, הרי הן תיקון נפלא לאלף האורות שנסתלקו בחטא העגל, כי מאחר שזכה רבי מאיר להשיג את אלף האורות בבחינת "כתנות אור", לכן לו נאה ולו יאה לגלות הלכה זו.

# תודתנו וברכתנו נתונות לאלו שנדבו את הוצאת הגליון לזיכוי אחינו בני ישראל

משפחת מהדב הי"ו לרפואה השלימה של האשה החשובה מרת לאה בת וירג'ני שתחי'

mamarim@shvileipinchas.com :לקבלת המאמרים באימייל

mamarım@shvileipinchas.com לקבלת המאמרים באימייל:





RAMAPOST



#### ביאור חדש: צריך לברך מאה ברכות שערכן אלף זהובים כדי לתקן אלף האורות שנסתלקו בחטא העגל

גמרא: לולי שבירת הלוחות לא נשתכחה תורה מישראל כי אותיות מ"ס שבהן ביטלו את שר השכחה מ"ס

רבי מאיר זכה לגלות התיקון של מאה ברכות בזכות שהשיג את אלף האורות המבטלים את שר השכחה

מדרש: "בתורתו של רבי מאיר מצאו כתוב כתנות אור" כי זכה להשיג אלף האורות כאדם הראשון לפני החטא

לפי זה כי הכח של מלאך המות להמית, הוא בכח אותיות ס"ם שבשמו שנעשות ס"ם המות. לפי זה ירווח לנו להבין הטעם שנעשו ישראל בלוחות הראשונים חירות ממלאך המות, כי בזכות ב' אותיות ס"ם שעמדו בלוחות בנס, נתבטלו ב' אותיות ס"ם של מלאך המות ושוב לא היה יכול להמית, אלא שבשבירת הלוחות בחטא העגל פרחו אותיות ס"ם, ושוב חזר הכח למלאך המות להמית בכח אותיות ס"ם שבו.

#### אלף אורות שנסתלקו בשבירת הלוחות

בדרך זו במסילה נעלה לבאר ענין אלף הזהובים שכר על מאה הברכות, שעל כך נאמר בשיר השירים: "האלף לך שלמה", על פי מה ששנינו בגמרא (שבת פח.): "דרש רבי סימאי, בשעה שהקדימו ישראל נעשה לנשמע, באו ששים ריבוא של מלאכי השרת, לכל אחד ואחד מישראל קשרו לו שני כתרים, אחד כנגד נעשה ואחד כנגד נשמע, וכיון שחטאו ישראל ירדו מאה ועשרים ריבוא מלאכי חבלה ופירקום, שנאמר (שמות לג-ו) וַיִּתְנַצְלוֹ מֹלְאכִי יִשְׂרָאֵל אֶת עֶדְיָם מֵהַר חוֹרָב... וכולן זכה משה ונטלן, דסמיך ליה (שם ז) ומשה יקח את האהל".

מגלה לנו רבינו האריז"ל ב"שער הכונות" (ענין מזמור שיר ליום השבת דף סו טור א), כי כשם שזכו ישראל כשהקדימו נעשה לנשמע לקבל שני כתרים שהם אורות גדולים, כך זכה משה רבינו בשעת מתן תורה לקבל מהקב"ה אלף אורות נשגבים, אבל אחרי שחטאו ישראל בעגל וניטלו מהם שני הכתרים, איבד גם משה את אלף האורות שניתנו לו, ומכל אלף האורות נשאר אצלו רק אחד.

לפי זה הוא מבאר מה שנמסר במסורה לכתוב בספר תורה בפסוק (ויקראא-א): "זיקרא אל משה", א' של "זיקרא" אלף זעירא - אל"ף קטנה, לרמז שמתוך אֶלֶף האורות שהיו לו במתן תורה, נשאר לו אחרי חטא העגל רק אַלֶף זעירא אחד מאלף. אולם מאחר שלא איבד אותם בחטאו אלא בחטא ישראל, לכן תמורת אלף האורות החסרים נותן לו הקב"ה בפיקדון את כל הכתרים שניטלו מישראל.

האריז"ל ממשיך לבאר שבכל שבת חוזר המצב להיות כמו שהיה בשעת מתן תורה לפני חטא העגל, כי בכניסת השבת זוכה משה רבינו לקחת בסוד תוספת קדושת שבת את כל אלף האורות שנאבדו ממנו בחטא העגל, וכיון שהוא מקבל את אלף האורות שלו, הרי הוא מחזיר לישראל את כל הכתרים שניתנו לו בששת ימי החול תמורת האורות שנאבדו ממנו, ואלו הם אורות הכתרים שניתנים לישראל בכל ערב שבת בסוד תוספת קדושת שבת.

על פי האמור מפרש האריז"ל כמין חומר בתפלת שחרית לשבת: "ישמח משה במתנת חלקו", משה שמה בשבת לקבל את מתנת חלקו, אלף האורות שנאבדו ממנו בחטא העגל, "כי עבד נאמן קראת לו", כמו שכתוב (במדבר יב-ז): "בכל ביתי נאמן הוא", המחזיר לישראל בכל שבת הפיקדון שנתן לו הקב"ה לשמור על שני הכתרים שניטלו מישראל. ומבאר מהי מתנת חלקו שמחזירים לו בשבת, "כליל תפארת בראשו נתת בעמדו לפניך על הר סיני", אלף האורות שקיבל במתן תורה ונאבדו ממנו הוא חוזר ומקבלם בשבת במתנה. אלו דבריו הקדושים.

נקדים עוד ענין פלא שכבר הבאנו כמה פעמים, מה שהביא בספר "ילקוט ישר" (מערכת מ אות ד) ששמע מדודו הרה"ק רבי משה מראזוודוב זצ"ל שאמר דבר פלא בשם הרה"ק רבי שלום מקאמינקא זצ"ל, אשר דיבר בקדשו לבאר מה הם אלף האורות שנסתלקו ממשה רבינו בחטא העגל, על פי דברי ה"שפתי כהן" הנ"ל כי בשבירת הלוחות בחטא העגל, פרחו כל הממי"ן הסתומות

לפי זה הראה הרה"ק מקאמינקא דבר פלא, כי בעשרת הדברות יש בדיוק כ"ב ממי"ן סתומות וב' סמכי"ן שעולים בגימטריא אלף. הנה כי כן זהו סוד אלף אורות שהיו בתחילה למשה רבינו בקבלת התורה, שהם כ"ב ממי"ן סתומות וב' סמכי"ן שעמדו בלוחות הראשונים בנס, אלא שבחטא העגל נחסרו ממנו אלף אורות הללו כשפרחו האותיות מהלוחות. אלו דבריו הנפלאים.

#### מאה ברכות שערכן אלף זהובים לתקן את אלף האורות

הנה כי כן יאירו עינינו להבין מה שתיקן משה רבינו לישראל לברך מאה ברכות בכל יום שהשכר עליהן הוא אלף זהובים, שהרי כבר למדנו מדברי ה"שפתי כהן", שצריך לברך מאה ברכות לתקן מה שפרחו אותיות ס"ם בגימטריא מאה מהלוחות הראשונים, ולפי המבואר יש להוסיף, כי מאחר שפרחו כ"ב ממי"ן וב' סמכי"ן שהן אלף האורות שנסתלקו בחטא העגל, לכן צריך לברך מאה ברכות שהשכר עליהן הוא אלף לכן צריך לתקן בכך אלף האורות שנסתלקו.

נמצא לפי זה כי שני הביאורים, הביאור של ה"שפתי כהן" שצריך לברך מאה ברכות לתקן אותיות ס"ם שפרחו מהלוחות בחטא העגל, והביאור שלנו שהשכר על מאה הברכות אלף זהובים, הוא תיקון נפלא לאלף האורות שנסתלקו כשפרחו כ"ב הממי"ן וב' הסמכי"ן, עולים בקנה אחד כפתור ופרח.

מעתה הנה מה טוב ומה נעים ליישב בזה הטעם, שהחסיר הקב"ה את האות א' בפסוק: "ועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך", ואנו צריכים להוסיף אותה בעל פה בדרש: "אל תיקרי מה אלא מאה", על פי מה שהביא ה"בני יששכר" פעמים רבות [ראה מאמרי השבתות מאמר ג אות ח] בשם ספרי קבלה כי אות אַלֶף היא אֶלֶף, בסוד הכתוב (דברים לב-ל): "איכה ירדוף אחד אלף".

לכן החסיר הקב"ה אות א' בפסוק זה, ללמדנו שהטעם שאנו צריכים לברך מאה ברכות בכל יום שהערך שלהן הן אלף זהובים, הוא מפאת חסרון האות אל"ף שהיא רמז על אל"ף האורות שנחסרו בחטא העגל, ועל ידי שאנו אומרים מאה ברכות בכל יום שערכן אלף זהובים, בהיותנו דורשים "אל תקרי מ"ה אלא מא"ה", אנו מתקנים את אלף האורות שנחסרו ממשה רבינו בחטא העגל.

#### "מ'שה א'יש ה'אלקים "ראשי תיבות מא"ה"

נפלא לבאר בזה דברי "בעל הטורים" פרשת וזאת הברכה, שמפרש הפסוק הראשון (דברים לג-א): "וזאת הברכה אשר ברך משה איש האלקים את בני ישראל לפני מותו. מ'שה א'יש ה'אלקים ראשי תיבות מא"ה וסופי תיבות מש"ה. וזהו (שם א-יא) ה' אלקי אבותיכם יוסף עליכם ככם אלף פעמים, שאמר תנו לו מאה ברכות בכל יום, ובכל ברכה וברכה יו"ד זהובים הרי אלף, לכך אמר יוסף ה' עליכם ככם אלף נכרם אלף פעמים משלי, ויברך אתכם משלו".

לפי האמור יש לפרש כוונת "בעל הטורים", כי מה שאמר משה רבינו לישראל: "ה' אלקי אבותיכם יוסף עליכם ככם אלף פעמים", ופירש רש"י: "זו משלי הוא". רמז להם בכך שיברכו בכל



RAMAPOST

את פריו", להשלים את עשרים הברכות שערכן מאתים זהובים על ידי שמשתדלים לברך על אכילת פירות, ועוד עצה, "חברים מקשיבים לקולך השמיעיני", על ידי שנהיה חברים המקשיבים לקול המברכים על התורה שישמיעו את ברכתם ונענה עליהן אמן.

יש להעיר כי פירוש נפלא זה שמביא ה"חתם סופר" בשם רבו בעל ה"הפלאה", מובא בשו"ת "תשובה מאהבה" (ח"ב סימן רלז) בשם אחיו הרה"ק הרבי ר' שמעלקע מניקלשבורג זי"ע: "שמעתי בילדותי דבר נאה ומתקבל, מאת הרב הגאון החסיד המפורסם מו"ה שמעלקא זצלוקה"ה אבדק"ק ניקלשבורג". בהמשך הדברים הוא מביא את כל הפירוש הנזכר, וניתן להמליץ על פירוש משותף הבין שני האחים הקדושים: "הנה מה טוב ומה נעים שבת אחים גם יחד".

אמנם צריך ביאור מאחר שיש חובה לברך מאה ברכות גם בשבת, מה ראו חכמינו ז"ל שלא תיקנו להתפלל גם בשבת בתפלת הלחש והחזרה שמונה עשרה ברכות כמו בתפלת החול, הן אמת שבגמרא (ברכות כא.) מבואר הטעם שלא תיקנו להתפלל גם בשבת שמונה עשרה ברכות: "דלא אטרחוהו משום כבוד שבת", אבל מאחר שהטריחו אותנו חכמים להשלים את מאה הברכות בברכת הפירות ושמיעת הברכות, כבר היה עדיף להתפלל שמונה עשרה ברכות, כדי להשלים בהן את מאה הברכות.

#### מאה ברכות בכל יום לתקן אותיות מ"ס שפרחו מן הלוחות

רחש לבי דבר טוב לבאר הענין בזה, בהקדם לבאר הענין שצריך לברך בכל יום מאה ברכות, שהשכר עליהן הוא אלף זהובים, שעל כך אנו אומרים להקב"ה: "האלף לך שלמה". נקדים מה שכתב ב"שפתי כהן" מגורי האריז"ל בפרשתנו (דברים ט-יז) ביאור נפלא, לבאר הטעם שצריך לברך מאה ברכות בכל יום. זאת ועוד, לבאר הטעם שבכל יום מתו מאה אנשים משום שלא ברכו מאה ברכות בכל יום.

וביאר הענין כי בחטא העגל בשבירת הלוחות, פרחו מהלוחות ב' אותיות מ"ם וסמ"ך שבנס היו עומדות, לכן צריך לברך מאה ברכות בכל יום, לתקן ב' אותיות ם' ס' שהן בגימטריא מאה, הנה הדברים בלשון קדשו:

"זיש מי שפירש שמה שנשברו [הלוחות הראשונים], הוא תוך המ"ם סתומה ותוך הסמ"ך שהיו עומדים בנס, ואחר שהיו בני חורין כמו שאמרו ז"ל (שמות רבה לב-א) חורין ממלאך המות שנאמר (שמות לב-טז) חרות על הלוחות, אל תיקרי חרות אלא חירות, נעשו עבדים וחייבים ליתן מ"ס

רבינו בחיי: משה רבינו תיקן מאה ברכות ונשתכחו דוד המלך החזירן ונשתכחו, עד שבא רבי מאיר והחזירן שוב

רוקח: "האלף לך שלמה". בכל יום צריך לברך למלך שהשלום שלו מאה ברכות שהשכר עליהן אלף זהובים

שפתי כהן: מאה ברכות בכל יום תכליתן לתקן אותיות ס"ם שפרחו מן הלוחות הראשונים בחטא העגל

רבי שלום מקאמינקא: בחטא העגל פרחו כ"ב ממי"ן וב' סמכי"ן שעמדו בנס שהן בגימטריא אלף אורות

> שהן מאה ברכות בכל יום, כי אחר שהיו בהם סם חיים נעשה סם המות. זהו שאמרו ז"ל (במדב"ר יח-כא) בימי דוד היו מתים בכל יום מאה, עד שעמד ותיקן מאה ברכות שנאמר (שמואל ב כג-א) נאום הגבר הוקם על, בגימטריא מאה".

> נרחיב להשתעשע בביאור דבריו הקדושים, שיסודתם בהררי קודש על מה ששנינו בגמרא (עבודה זרה ה.): "לא קיבלו ישראל את התורה אלא כדי שלא יהא מלאך המות שולט בהן, שנאמר (תהלים פב-ו) אני אמרתי אלהים אתם ובני עליון כולכם [כמלאכי מעלה שאינם מתים], חבלתם מעשיכם [בחטא העגל], אכן כאדם תמותון".

> הביאור בזה על פי מה שמתאר הכתוב את הלוחות הראשונים (שמות לב-טז): "והמכתב מכתב אלקים הוא חרות על הלוחות". ודרשו במדרש (שמו"ר מא-ז): "רבי יהודה אומר, אל תקרי חרות אלא חירות מן גלויות. רבי נחמיה אומר חירות ממלאך המות". הרי מבואר כי לולי שבירת הלוחות הראשונים לא היה מלאך המות שולט בהם, אלא שעל ידי חטא העגל שגרם לשבירת הלוחות חזרה המיתה למקומה.

מגלה לנו ה"שפתי כהן" הטעם לכך, על פי מה שמבואר במדרש תנחומא (פרשת כי תשא אות כו): "בשעה שנתן לו הקב"ה את הלוחות היו סובלין את עצמן, כיון שירד וקרב אל המחנה וראה את העגל, פרח אות הכתב מעליהם ונמצאו כבדים על ידיו של משה, מיד ויחר אף משה וישלך מידיו". וצריך ביאור להבין ענין האותיות שפרחו מהלוחות הראשונים.

ומבאר הענין בזה על פי מה ששנינו בגמרא (שבת קד.): "מ"ם וסמ"ך שבלוחות בנס היו עומדין". ופירש רש"י כי החקיקה של הכתב שבלוחות היתה מפולשת ונראית משני הצדדים, נמצא כי החלקים הפנימיים שבאות ס' ובאות ם' עמדו באוויר ולא היה להם במה להיאחז, אלא שבנס היו עומדים בלוחות. הנה כי כן זאת היא כוונת המדרש שפרחו האותיות מן הלוחות, כי בחטא העגל פסק הנס הגדול ההוא, וכל החלקים הפנימיים של הממי"ן הסתומות והסמכי"ן פרחו מן הלוחות.

#### זכה נעשית לו סם חיים" "לא זכה נעשית לו סם מיתה

בדרך זו מוסיף ה"שפתי כהן" לבאר הטעם שמתו מאה אנשים בכל יום, עד שבא דוד המלך ותיקן לישראל מאה ברכות בכל יום, על פי מה ששנינו בגמרא (יומא עב:): "מאי דכתיב (דברים ד-מד) וזאת התורה אשר שם משה, זכה נעשית לו סם חיים, לא זכה נעשית לו סם מיתה". לכן לפני שנשברו הלוחות הראשונים, זכו ישראל בזכות האותיות ס"ם שעמדו בלוחות בנס שהתורה נעשית להם ס"ם חיים, אבל אחרי חטא העגל כשפרחו כל הממי"ן והסמכי"ן מן הלוחות נעשית להם ס"ם מיתה, וגזירת המיתה חזרה למקומה.

הנה כי כן מטעם זה תיקן משה רבינו לישראל לומר מאה ברכות בכל יום באומרו: "ועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך", אל תיקרי מ"ה אלא מא"ה, כדי לשלם להקב"ה מס כפרה על הפגם באותיות ס"ם שהן בגימטריא מאה. אלא שבימי דוד המלך נשתכח התיקון לברך כל יום מאה ברכות, לכן מתו מאה אנשים בכל יום בגלל הפגם באותיות ס"ם, עד שבא דוד המלך והחזיר מה שתיקן משה לברך בכל יום מאה ברכות ופסקו למות.

ויש להוסיף תבלין לדבריו הקדושים, על פי מה ששנינו בגמרא (סוכה נב.): "לעתיד לבוא מביאו הקב"ה ליצר הרע ושוחטו בפני הצדיקים ובפני הרשעים". וביאר השל"ה הקדוש (פרשת חיי שרה תורה אור אות י) הענין בזה על פי המבואר בזוהר הקדוש ובמדרשים כי שמו של היצר הרע הוא סמא"ל.

ב' אותיות ראשונות ס"ם הן מצד הטומאה, ואילו ב' אותיות א"ל הן מצד הקדושה, שהיצר הרע מקבל את חיותו מהן. הנה כי כן זהו הענין שעתיד הקב"ה לשחוט את היצר הרע, שיוציא ממנו את השם א"ל שלא יוכל לקבל יניקה ממנו, ועל ידי זה תתבטל החיות של ב' אותיות ס"מ שמצד הקליפה עכדה"ק.

והנה ידוע מה ששנינו בגמרא (בבא בתרא טז.): הוא שטן, הוא יצר הרע, הוא מלאך המות". נמצא



RAMAPOST



#### "חייב אדם לברך מאה ברכות בכל יום"

# מאה ברכות בכל יום ששכרן אלף זהובים לתקן אלף אורות שפרחו מן הלוחות בחטא העגל

בפרשתנו פרשת עקב דבר בעתו מה טוב להתבונן בחובה הקדושה לברך מאה ברכות בכל יום, כפי שדרש התנא רבי מאיר ממה שכתוב (דברים י-יב): "ועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך כי אם ליראה את ה' אלקיך ללכת בכל דרכיו ולאהבה אותו ולעבוד את ה' אלקיך בכל לבבך ובכל נפשך".

שנינו על כך בגמרא (מנחות מג:): "תניא היה רבי מאיר אומר, חייב אדם לברך מאה ברכות בכל יום, שנאמר ועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך". ופירש רש"י: "מה ה' אלקיך, קרי ביה מאה". ובתוספות (ד"ה שואל) ביארו דברי רש"י שהוא על דרך אל תקרי: "ובקונטרס פירש אל תקרי מה אלא מאה, כלומר שחייב ק' ברכות".

בתוספות הוסיפו על כך עוד רמז נפלא בשם יש מפרשים, כי בכל הפסוק ישנן בדיוק צ"ט אותיות, אולם כאשר נוסיף אות א' בתוך מילת מ"ה על דרך "אל תקרי מה אלא מאה", כי אז יש בפסוק זה מאה אותיות, לרמז על מאה ברכות שחייבים לברך בכל יום. הנה כי כן ראוי להתבונן, מהו הענין שבחר הקב"ה ללמדנו שצריך לברך מאה ברכות בכל יום, על ידי שהחסיר את האות מאה ברכות בכל יום, על ידי שהחסיר את האות תקרי מה אלא מאה".

#### מאה ברכות בעקבות מאה אנשים שמתו כל יום

עוד ראוי להתבונן במה שהביא ה"טור" (או"ח סימן מו) [ומקור הדבר במדרש תנחומא (פרשת קרח אות יב) ובמדרש רבה (שם יח-כא)]:

"דוד המלך עליו השלום תיקן מאה ברכות, דכתיב (שמואל ב כג-א) [נאום דוד בן ישי ונאום הגבר] הוקם על - ע"ל בגימטריא מאה הוו, כי בכל יום היו מתים מאה נפשות מישראל ולא היו יודעין על מה, עד שחקר והבין ברוח הקודש ותיקן להם לישראל מאה ברכות, ועל כן תיקנו חכמים ז"ל אלו הברכות על סדר העולם והנהגתו להשלים מאה ברכות בכל יום".

וכתב רבינו בחיי בספרו "כד הקמח" (ערך ברכה) ליישב הסתירה, כי מדברי רבי מאיר משמע כי משה רבינו כבר תיקן לישראל מאה ברכות, שהרי דרש כן על מה שכתוב: "ועתה ישראל מה ה' אלקיך שואל מעמך", אל תיקרי מ"ה אלא מא"ה, ואילו מדברי המדרש מבואר כי דוד המלך תיקן לישראל מאה ברכות. ומתרץ רבינו בחיי: "ונראה מכל זה כי משה רבינו ע"ה יסדם תחילה, ואחר כך שכחום וחזר דוד ויסדן, ואחר זמנו של דוד שכחום וחזרו חכמי התלמוד ויסדום".

נמצינו למדים מדבריו חידוש גדול, כי תיקון זה לברך בכל יום מאה ברכות, נתגלה בישראל תחילה על ידי משה רבינו ונשתכח, ושוב נתגלה בישראל על ידי דוד המלך, ושוב נתגלה בישראל על ידי התנא רבי מאיר שאמר מאמר זה: "חייב אדם לברך מאה ברכות בכל יום". וכן כתב בספר "המנהיג" לרבי אברהם בן נתן הירחי (דיני תפלה): "ונראין הדברים שאחר שיסדן משה רבינו ע"ה שכחום וחזר דוד ויסדם, לפי שהיו מתים ק' בכל יום... ושוב שכחום, וחזרו חכמי התלמוד ויסדום".

וצריך ביאור להבין הענין שבימי דוד המלך, כשנשתכח התיקון לברך מאה ברכות בכל יום, נענשו ישראל בעונש כל כך קשה שמתו בכל יום מאה אנשים. זאת ועוד עוד צריך ליישב הפליאה הגדולה, איך נשתכח תיקון זה לברך מאה ברכות כמה פעמים, עד שנתגלה בסוף על ידי התנא הקדוש רבי מאיר.

#### "האלף לך שלמה" מאה ברכות שכרן אלף זהובים

פתח דברינו יאיר לבאר כל זה על פי מה שהביא ה"כל בו" (סימן א דין מאה ברכות): "וכתב ר' אשר ז"ל, בא וראה כמה חיבב אותנו הקב"ה, שצונו לברך מאה ברכות בכל יום, כדי שנשתכר אלף זהובים בכל יום, כדאמרינן במסכת חולין (דף פז.) יצתה בת קול ואמרה כוס של ברכה שוה מ' זהובין, עשרה זהובין לכל ברכה וברכה".

EN OF EN

דבר זה מובא גם ב"ספר הרוקח" לרבינו אלעזר מגרמיזא זי"ע אחד מבעלי התוספות (הלכות ברכות סימן שכ), שמבאר בזה מה שנתן אליעזר עבד אברהם מתנות לרבקה שני צמידים (בראשית כד-כב): "עשרה זהב משקלם". כי גרמה לו לברך ברכה לה' על מציאת זיווגו של יצחק, כמו שכתוב (שם כז): "ויאמר ברוך ה' אלקי אדוני אברהם אשר לא עזב חסדו ואמתו מעם אדוני". לכן נתן לה צמידים שמשקלם עשרה זהב תמורת שכר הברכה שגרמה לו.

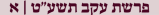
וסיים ה"רוקח" כי זהו רמז הכתוב (שיר השירים ח-יב): "האלף לך שלמה", על פי המבואר במדרש (שיר השירים רבה ג-יד) כי השם "שלמה" בשיר השירים הוא רמז על הקב"ה: "מלך שהשלום שלו". הנה כי כן זהו הרמז: "האלף לך שלמה", אנו אומרים להקב"ה מלך שהשלום שלו, אנו מברכים לך בכל יום מאה ברכות שערכן אלף זהובים.

ומה נפלאים הם דברי ה״חתם סופר״ בליקוטים על התורה (פרשת חיי שרה ד״ה עשרה זהב), שאמר בשם רבו בעל ה״הפלאה״ זי״ע שהוסיף לפרש בזה כמין חומר המשך הכתוב (שם): ״האלף לך שלמה ומאתים לנוטרים את פריו חברים מקשיבים לקולך השמיעיני״. על פי מה שכתב ה״בית יוסף״ (או״ח סימן מו ס״ג), כי בשבת שאין אומרים בתפלת הלחש כי אם שבע ברכות חסרות עשרים ברכות.

אולם מצינו שתי עצות איך להשלים את מאה הברכות, עצה אחת על ידי שמרבים לאכול פירות ולברך עליהם, כמבואר בשלחן ערוך (או"ח סימן רצ ס"א): "ירבה בפירות ומגדים ומיני ריח כדי להשלים מנין מאה ברכות". עצה שניה כמבואר (שם סימן רפד ס"ג): "צריך לכוין לברכות הקוראים בתורה ולברכות המפטיר ויענה אחריהם אמן, ויעלו לו להשלים מנין מאה ברכות שחיסר מנינם בשבת".

הנה כי כן זהו פירוש הכתוב: "האלף לך שלמה", אנו נותנים להקב"ה מלך שהשלום שלו מאה ברכות בכל יום שערכן אלף זהובים, אולם בשבת שחסרות עשרים ברכות העצה על כך היא, "ומאתים לנוטרים





RAMAPOST

טיב הפעשיות | הפשך פעפוד ג' |

ברם, כאשר לא היתה לאיש שום אפשרות לשלם בבת אחת סכום ענק שכזה, שכאמור היה איש רגיל וממוצע, ולא בעל אמצעים כלל. - לקח על עצמו לשלם סך של עשרים וחמשה דולרים (25\$) לשבוע, כך שיימצא בתום בערך חמש שנות לימודים מסולק כל החוב.

הוא הגיע להסכם כתוב וחתום עם הנהלת הסמינר, שבכך תמו כל חובות אותה נערה למפרע ולהבא, שכן סידר על הצד היותר טוב את כל התשלום כולו עד סוף מחזור

על אתר הוציא המנהל 'חוזר'. ושלח מכתב אל ביתה של אותה נערה. שבהיות שהשתנו התנאים יכולה היא לחזור אל ספסל הלימודים מיידית. ולא נודע לאיש. לא לאותה נערה ולא להוריה, מה גרם למהפכה הגדולה...

מיד לאחר אותו מעשה נאצל, באו האיש המשלם ואשתו על שכרם, ונושעו בבן זכר אחד ויחיד! שכיום [בעת שסיפר לי המעשה] הוא בגיל שש עשרה, יאריך ה' ימיו בטוב

"עשיתם מה שעליכם, אף אני אעשה מה שעלי".

[מתוך שיחת חיזוק פרטית לזוגות חשוכי ילדים]

גביר עשיר בעיירה וולאז'ין שבליטא, נכנס ביום בהיר אחד אל היכל בית המדרש בישיבה הגדולה שבוולאז'ין, והחל לעסוק בלימוד הגמרא שעות הרבה במרץ רב.

לתמיהת חבריו וידידיו מה קרה עמו, ומדוע עזב כך בפתאומיות את עולם העסקים. סיפר שמתחילה חשב שאם יביא הרבה כסף אשתו תכבדנו, ולכן עבד קשה מאד יומם ולילה והביא אכן כסף רב מאד, אבל לצערו זה לא עזר כלום, ואשתו המשיכה לזלזל בו ולא כיבדה אותו כראוי לפי

הוא נכנס בצערו אל הנצי"ב זצ"ל והשיח לפניו את מר לבו, שכמה שמביא כסף וממון רב כל כך אשתו מזלזלת

אמר לו הנצי"ב: כתיב (משלי לא, א) "בטח בה לב בעלה ושלל לא יחסר", מהי העצה היעוצה שיהיה 'בטח בה לב בעלה'. על ידי 'של"ל' - בגימטריא ש"ס - 'לא יחסר'. מי שלומד ש"ס זו היא סגולה מצוינת לשלום בית שיבטח בה לב בעלה ותכבד אותו תמיד, ולכן התחיל ללמוד ש"ס!

"עשיתם מה שעליכם, אף אני אעשה מה שעלי".

[סיום מסכתא, קיץ תשע"ב

הגה"צ המפורסם רבי יחזקאל לווינשטיין זצ"ל משגיח ישיבת פונביז', היה ידוע ומפורסם בגודל מידת בטחונו

פעם אחת התעכבה משכורתו בישיבה, חלפו כבר כמה ימים מראש חודש ועדיין לא הגיעה המלגה החודשית. -היתה זו תופעה נדירה בישיבת פוניבז', שכידוע הקפיד מאד

ראש הישיבה הגרי"ש כהנמן זצ"ל על תשלומי המשכורות במועדם ובזמנם המדויק, ושלא לאחר אף ביום אחד!

מתחילה חשב המשגיח ר' חצקל שמא מקרה הוא והמתין עוד כמה ימים, אך הכסף בושש ולא בא, גם לא לאחר שבוע שבועיים ושלוש... - לפליאתו הרבה גם בחודש שלאחריו לא הגיעה המשכורת כלל!

אולם לאחר שגם בחודש השלישי התעכבה המשכורת, התעורר חשד כבד בלב הרב, כאו כבר היה ברור שמשהו אינו כשורה! במשר כל שנותיו בהנהגת הישיבה לא היתה זכורה לו תופעה משונה שכזו, והחליט בדעתו לגשת למחרת למשרד, ולדרוש לברר טעם עיכוב תשלומי המשכרות זה כמשלש חדשים.

ברם משהעמיק יותר בענין, והתבונן בדרכי המוסר והיושר, כדרכו בהתבוננות ומתינות בכל ענייני החיים, חשש שמא יש בעצם שאלה שכזו משום פגם במידת הביטחון, שעליה עמל והתייגע רבות. - שכן זאת היה פשוט ומוחלט בליבו, שאין פרנסתו תלויה במשכורת זו או אחרת, ורק הוא יתברך בעצמו זו ומפרנס מקרני ראמים עד ביצי כינים! כמבואר בתנא דבי אליהו (רבה פרק יג) ששליש מהיום יושב הקב"ה בכבודו ובעצמו "וזו ומפרגס ומכלכל את כל העולם כולו". - ואם כו שמא אין מידת ההשתדלות מחייבת לחקור ולברר את סיבת התעכבות הצ'קים. אחר שכבר עשה ההשתדלות מצידו בעצם קבלת משרת המשגיחות והנהגת הישיבה.

שהרי זאת ידוע, שמדרגת ההשתדלות שבמצות הביטחון תלויה בכל דוכתא במדרגת הבוטח, שככל שביטחונו חזק ויציב יותר מספיקה לו השתדלות מועטה יותר. [ועיין בסה"ק דגל מחנה אפרים (פרשת בשלח) בשם הבעש"ט הקדוש זי"ע, שהדבר תלוי במהות 'הבוטח-המבטיח-והמובטח'

הלך אפוא ר' חצקל ועשה 'שאלה' אצל הגאון הצדיק

עי"ש].

הננו להודיע כי יצא לאור ברוב פאר והדר מחדש ספר טיב המועדים על אלול – ימים נוראים שיחות - פנינים - מעשיות

עוד לא היה כבושם הזה 🖚

ניתו להשיג בחנויות הספרים

רבי שמואל הומינר זצ"ל, מגדולי צדיקי ירושלם קרתא דשופריא, שהיה ידוע בגדולתו וגאונותו ובידיעתו הברורה והבהירה בכל ענייני מוסר ומידות, ובעיקר בדבקותו במידת האמונה והביטחון, שאף חיבר ספר מיוחד מקיף ויסודי במידה זו הנקרא "מצות הביטחון", ובו בחר ר' חצקל בתור 'הפוסק' בהלכות ביטחון.

ר' שמואל שמע את השאלה בקשב רב, ולאחר שיקול הצדדים פסק שאף כי לאנשים רגילים אין נראה שתחשב שאלה כזו כפגם בביטחון, ואם המשכורת מתעכבת יש לגשת למשרד ולברר את סיבת האיחור. אבל במדרגה שלך, בתור משגיח בישיבה המרבה לשוחח בוועדים עם התלמידים על שלמות מצות הביטחון, בדרגות כאלו יש לחוש שגם זה ייחשב מעט פגם בביטחון, ועדיף אם כן בשב ואל תעשה. ובכן אל תשאל כלום! ותבטח בהשם יתברך בענין הפרנסה, ולא בשום מבטח אחר זולתו.

לא חלפו כמה ימים והנה מגיע 'שמש הישיבה' לביתו של ר' חצקל, ובידו שלושת המשכורות של החודשים האחרונים בשלמותם! הוא התנצל מאד וביקש סליחה ומחילה על האיחור. וסיפר לפניו השתלשלות העניו. כי מצד הישיבה היו הצ'קים מוכנים בזמנם ובמועדם בכל שלושת החדשים. כפי הסדר הרגיל בכל חודש. ואכן קיבלתי את המעטפות במשרד הישיבה. כדי למסור אותם לרב כמו את שאר משכורות אנשי הצוות. - אבל בעמדי כעת לפני חתונת בני, נצרכתי דחוף למעט ממון... ובהיותי מכיר את תכונתו ועדינות נפשו של כבוד הרב הצדיק, שמסתמא כשיראה שהמשכורת מתמהמהת לא ייגש מיד אל המשרד לברר אודותיה... לכן הרשיתי לעצמי לדחות מעט את העברת הצ'ק אל הרב, והשארתי אותו בינתיים לעצמי, על מנת לשוב ולשלם כשאשיג את המימון... - כך נהגתי בשלושת החדשים האחרונים, ודחיתי את תשלום הפירעון מיום ליום, עד שכעת ברוך ה' השגתי הכסף, ובאתי מיד לפרוע החוב ולשלם את המשכורות!

המשגיח הצדיק מחל לו על האיחור בלב שלם, ועודדו וחיזקו לשום תמיד מבטחו בה', ולא להניח הדאגה לכרסם אל הלב, כי היא הורסת כל שלוות החיים, ונוטלת חייו של אדם. ובודאי יעמוד השם יתברך לימינו בתור השותף השלישי שבשידוך (קידושין ל:), ויסייעו להשיא את בנו בכבוד! וכמ"ש "עשיתם מה שעליכם, אף אני אעשה מה שעלי". ועל זה הענין היה ר' חצקל מכיר טובה תדיר להר"ר שמואל הומינר, שמנע ממנו את הבירורים במשרד. שכן אילו היה נכנס למשרד בשאלתו אודות משכורתו בשלשת החדשים האחרונים, הרי שמיד היו מגלים את הגניבה הגדולה שביצע השמש, ועל אתר היו מפטרים אותו ממשרתו, והיה נשאר מחמתו ללא עבודה! והרי טפלא תליא ביה, והוא כעת לפני חתונת בנו, ונצרך ביותר למשרה זו!

ו'טיב הזכרונות'. הנאוו רבי יחזקאל לווינשטייו זצ"לו

לקבלת העלון בפייל (דוא"ל) נא לשלוח לפייל הפצו"ב

ניתן להנציח את העלון לשפחות, לברכה והצלחה או ליארצייט

יו"ל ע"י קהילת שבתי בבית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים טל! ה10455 סופ -10455 -2076 הילת שבתי בבית ד' | רח' ישעיהו 7 ירושלים

יהודי יקר! אל תחזיק טובה לעצכך, הנך פוזפן להדפים ולהפיץ את העלון באזור פגוריך ולהיות שותף לזיכוי הרבים. הפעוניינים יקבלו את העלון בפייל (אפשר גם ישירות לרפוס) בקובץ להדפסה. Anyone Interested in receiving Tiv Hakehila weekly in Hebrew or English should Email - Sheldon@hpins.net Or | zeligk@gmail.com or text 718-249-7173









# עשיתם מה שעליכם - אף אני אעשה מה שעלי!

מבואר שורש ברכתו של אדם, שתהא פרנסתו מצויה לפניו בריווח ובנקל, תלויה בעבודה הרוחנית. ואם האדם מצידו עושה מה שמוטל עליו, ושומר ומקיים את מצוות התורה, אף השם יתברך מצידו עושה כביכול מה שעליו ונותן לו כל צרכיו.

לפיכך אם רואה אדם שאין פרנסתו מצויה לפניו, צריך לפשפש במעשיו ולבדוק אם עושה הוא את מה שמוטל עליו, ואם מקיים כראוי את דיני התורה ומצוותיה. כאשר למדנו כאן הבטחה ברורה: "עשיתם מה שעליכם, אף אני אעשה מה שעלי"! ובמקום להשקיע בהשתדלויות בלי סוף, או בסגולות שונות ובקשת ברכות, צריך

לתקן את המעשים שאינם כשורה, שזו עיקר סיבת חסרון הפרנסה. כדאיתא בגמרא שלהי קידושין (פב): "הרעותי את מעשי וקיפחתי את פרנסתי" עי"ש.

הרי לכל אדם ישנם שני תפקידים בחיים, התפקיד הרוחני והתפקיד הגשמי. הרוחני מחייבו לעבוד השי"ת בתורה תפלה מצוות ומעשים טובים, ואילו התפקיד הגשמי מצריכו לדאוג לפרנסת ביתו ומשפחתו.

ההבדל שבין שני תפקידים הללו מובן, בתפקיד הרוחני צריך האדם להשתדל לעבוד העבודה על הצד היותר טוב, וככל שירבה הרי זה משובח. ואילו במחויבות הגשמית עליו להשתדל במיעוט, ולעשות רק כפי הנצרך לו.

שתי עבודות הללו נקראות שמים ואדמה, 'שמים' - רוחניות, 'אדמה' - גשמיות. וחלילה לנו לוותר על עבודת שמים הרוחנית על חשבון עבודת האדמה הגשמית, שכל זה לא יועיל מאומה, כי אם אדרבה בכך יקלקל יותר את פרנסתו.

היינו שרומז הכתוב כאן "ועצר את השמים", שמדבר אל האדם, אם תעצור ח"ו את השמים ותמעט ברוחניות על חשבון הגשמיות, אל תחשוב שתרוויח מזה, אלא אדרבא - "ולא יהיה מטר", היינו שלא ירד לכם השפע מן השמים, וממילא "האדמה לא תתן את יבולה".

כשאדם עובד את השי"ת באמת ובתמים, נשפע לו שפע הרוחני והגשמי כמו אוכלי המו. אר כשאינו עובד השי"ת ממילא נפסד השפע, כמ"ש ז"ל (אבות ב, ה): לא כל המרבה בסחורה מחכים. - עשה אתה מה שעליך, אף אני אעשה מה שעלי!

[על פי 'טיב התורה' פרשא דידו]

בעיר קובנא הגדולה לאלקים התגורר הנגיד המפורסם, ה"ה מוהר"ר צבי הירש פרנק זצ"ל, [לא בעל 'הר צבי' מירושלים]. מלבד היותו איש תלמיד חכם ודחיל חטאין, היה מפורסם גם כבעל צדקה גדול, ובהיותו אחד מגדולי העשירים בכל המדינה היו רבים שוחרים לפתחו להתרימו למוסדות התורה.

תחת בעלותו היו דירות רבות בעיר סובנא והגלילות. שהיה משכירם לשוכרים לפי שנה או חודש או שבוע. ואם הכיר בשוכר דל ואביוו שאיו לו מעות לתשלום דמי השכירות. היה לו שליח מיוחד שנשלח ביום התשלום לזרוק את מעות השכירות אל תור הבית. בטרם יבוא הגובה לגבות את דמי השכירות. - וכר מצא השוכר העני את המעות נזרקים אל תוך ביתו מן המוכן לתשלום לידי הגובה, שנקש בדלת כמה דקות אחר כך לגבות את התשלום...

באותה תקופה התגורר בקובנא יהודי עשיר נוסף, שהיה תורם מתנות הגונות לצדקה, והיה ידוע כאחד מבעלי הצדקה שבעיר.

לימים נעשה אותו עשיר 'יורד' ל"ע, ולא די "וְנַתַתִּי מִמֵּר אַרִצְכֵם בִּעָתוֹ לו לאותו פלוני במה שיצא נקי מכל נכסיו, באין לו בהם הנאה של כלום, עוד נעשה כו', וְאָסַפְּהָ דְנָגֶךְ וְתִירשִׁךְ לבעל חוב גדול! והיו הנושים רודפים אותו לסלק להם חובותיו, ומדברים סרה כנגדו וַיִּצְהָרֶךְ וגו'. וְחַרָה אַף ה' על שהכניס עצמו לחובות גדולים וכדומה. חשש רבי צבי הערש לכבודו של אותו יהודי 'עשיר לשעבר', וכשראה שהחלו הבריות מרננים אחריו ונעשה מזה 'חילול ופירש רש"י: "עשיתם מה השם' רח"ל, כי היו אומרים כיצד יתכן שאדם שפיזר נתן לאביונים וחילק מהונו שעליכם, אף אני אעשה מה

לעשות בהרמת סכום עצום במזומן לאותו אדם להעמידו על רגליו, כדי שיוכל לבסס בחזרה את עסקי מסחרו, ותמך בו בעוז עד שלבסוף חזר למעמדו ולמעלתו, ושוב היה לאחד מעשירי

תמיד לצדקה יפול כל כך ויתנשל מכל

נכסיו. - נפגש עמו בחשאי והסדיר עבורו

את כל חובותיו משלם, ועוד הגדיל בטובו

אמרו עליו על ר' צבי הערש, שמן השמים שילמו את שכרו בזכות צדקת רוב פזרונו, כמ"ש "עשיתם מה שעליכם אף אני אעשה מה שעלי". - היו לו לר' הערש שתי בנות, והוא זכה לחתנין רבנן גדולי תורה ויראה, האחד היה מרן הגאון רבי איסר זלמן מלצר זצוק"ל, ראש ישיבת עץ חיים, בעל 'אבן האזל', והשני היה הגאון רבי משה אפשטיין זצוק"ל, ראש ישיבת חברון המעטירה.

[פרטיות, קובץ 130919-013

זוג אחד מן המשפחות החשובות שבארצות הברית [השם והפרטים שמורים במערכת], היו שנים רבות לאחר נישואיהם חשוכי בנים ל"ע.

כל הרופאים והפרופסורים המומחים, כמו כל שאר הטיפולים והסגולות הרבות שניסו, הועילו להם כקליפת השום... הם נותרו עשרות בשנים חשוכי בנים, ה' ירחם. - עד שבפתע פתאום לאחר עשרות שנות עקרות(!) הגיעה ישועתם הגדולה, ונולד להם ילד אחד בלבד. בהיותי קרוב אל לב האיש בידידות נאמנה. הכניסני בסוד העניו, וסיפר לי המעשה הנורא דלהלו.

ליהודי אחד באמריקה שהתקשה מאד בפרנסתו. לא היה די ממוו עבור תשלום שכר לימוד בשביל בתו בת החמש עשרה שלמדה בסמינר, כידוע שזה מגיע לסכומים גדולים ויקרים... לאחר ששלחה הנהלת הסמינר כמה התראות ואזהרות שלא נענו, נזרקה הבת בבושת פנים מן הסמינר.

בנקל לתאר את גודל הצער והבושה שהיה לאותה נערה ולהוריה מכל הסיפור הזה, שהתפרסם בקהילתם בין החברות והמשפחות וכו', והיו להם ביזיונות גדולים.

מיודענו האיש הנ"ל מספר הסיפור. נגע הדבר מאד לליבו. ועל אף שלא היה עשיר כלל, החליט בעצה אחת עם אשתו. לנסות לאמץ לעצמם את מצות תשלום שכר הלימוד של אותה ריבה. וממחשבה למעשה. הוא ניגש אל מנהל הסמינר. מתחילה התנה עמו בתנאי כפול ומשולש. שיישאר הדבר בסוד כמוס ביניהם. ושום נברא בעולם לא יידע מזה.

ישבו אפוא השניים יחדיו אל השולחן במשרדי הסמינר, וערכו בדקדוק את חשבון עלות שכר הלימוד של אותה נערה בכל שנות לימודיה בסמינר. והנה הגיע הסכום לכדי שבעת אלפים דולרים (\$7000!), טבין ותקילין.

הפשך בעפוד ד' |

#### סיפורי השגחה פרטית שנשלחו לפערכת ע"י הקוראים 'הבוטח בה' חסד יסובבנו'

זה היה ביום חתונתי רגע לפני שהובילו אותי תחת החופה לקחני אבי מורי זצ"ל לצד וביקש לספר לי סיפור אך לא לפני שהבטחתי לו שלא אספר זאת לאף אדם ובפרט שהוא בעצמו בעל המעשה, אחרי ההבטחה שהבטחתי סיפר את המעשה כדלהלן: היה זה בשנות הצנע כאשר היה רעב בירושלים ובאותה עת גם היה מצור של צוררי היהודים שהתנקלו אליהם וחסמו את דרכי הגישה לירושלים כך שגם לא היה אספקת סחורה ומזון.

אבי מורי היה אחד מהחלבנים של ירושלים ולמרות שהיה בידו תלושים לקבלת מזון, מאחר ולא הגיע אספקה לא היה מה לאכול. אבי מורי ניצל כל רגע ללימוד התורה וכך גם בבית היה רכון על תלמודו, אמא פנתה אליו ואמרה כי הילדים רעבים מאוד, הוא הרים עיניו מהגמרא הקדושה ואמר לה בחן שתגיד תהילים.

אמא הצדיקה עשתה כבקשתו אך כעבור זמן אמרה לו שהילדים רעבים ולא נרדמים מרוב רעב!!! מששמע שלא נרדמים מחמת הרעב, אמר אם כך אעלה לבית הכנסת לומר תהילים. הוא עלה לקומה מעל הבית שם היה בית כנסת קטן ופתח באמירת תהילים בחום וברגש, היה זה כחצות ליל. כעבור זמן לא רב הגיעו 2 אנשים ודפקו אצל אמא בדלת. אמא נבהלה ושאלה מבעד לתריס מי שם ומה הם מחפשים בשעה כה מאוחרת של הלילה, מחמת החשש שלה הפנתה אותם לבית הכנסת בקומה מעל. הם הגיעו לבית הכנסת וביקשו מאבא להתלוות אליהם, אבא ירד יכ אמרו הם הם ענקיים אמרו כי איתם וראה 2 באו למסור משלוח שקרובי משפחה שלחו מחו"ל, הוא דחף איפה את שני הארגזים הכבדים לתוך הבית והסתובב להודות להם

אך הם נעלמו כלא היו. אבא המשיך וסיפר: אותם 2 ארגזים היו מלאים בכל טוב קופסאות שימורים וכל מילי דמיטב, אותם ארגזים הספיקו לזון את

המשפחה חודשים רבים!!! אבא ניסה למצוא את הקרובים ששלחו את ארגזי המזון, אך אף לא קרוב משפחה אחד מהקרובים ומהרחוקים יותר לא ידעו על מה הוא מדבר...

אבא סיים את הסיפור ואמר: אני מספר לך את הסיפור כדי ללמד אותך דבר אחד: "אם אתה בוטח בה' לא יחסר לך דבר!!! ועכשיו שאתה נכנס לחופה חשוב לי לומר לך זאת שרק תתחזק בביטחון בה' והוא יתברך יכלכלך!!!

בעל המעשה: י.פ.

הפעונין לזכות את הרבים בסיפור של השגחה פרטית פוזפן לשלוח אל ר' שפחה ספואלס בפקס: 15326517922 o.y.wines@gmail.com : או לי

RAMAPOST







#### הקרמה

שהיו משחרב בית המקדש תקנו חכמים שהיו באותו הדור שכל דבר שמחה צריך לעשות בה זכר לחורבן הבית, וכמו שכתוב: "אם לא אעלה את ירושלים על ראש שמחתי". וכפי שיפורט בעז"ה להלן (מיב סי תקים בתחילת הסימן).

ב. וכאן מקום שראוי להרחיב בו הדבור, אלמלא לא היה אלא עון זה בידינו שאין מתאבלין על ירושלים כראוי, די להאריך גלותנו, והיא בעיני הסיבה קרובה היותר גלויה עצומה וחזקה לכל השמדות המופלגות הגדולות הנוראות המבהילות הרעיונים אשר מצאונו בגלות בכל מקומות פזורנו, על צווארנו נרדפנו, לא הונח לנו להרגיע בגוים עם שפלותינו ענינו ומרודנו, לפי שיצא האבל הלז מלבנו, בהיותנו שוקטים בארץ לא לנו, שכחנו את ירושלים ולא עלתה על לבבנו. ע"כ כמת מלב נשכחנו. מדור לדור נוסף יגוו על יגוננו ומכאובנו. וכל אוהב אמת יודה לדברינו... ואין צ"ל בשאר ימי השנה, אין זוכר ואין פוקד ואין דובר דבר ממנה אפילו במחשבה לא בא זכרונה, כאילו מקרה הוא היה לנו וכו' (סידור בית יעקב דיני ת"ב).

#### שלא לענן כלי שיד

ג. וכו גזרו שלא לנגו בכלי שיר ומיני זמר. וכו כל משמיע קול של שיר לשמח בהו אסור. ואסור לשומעם מפני החורבן (סיג).

ד. אבל שירה בפה אינו אסור אלא על היין (שם). ד. וי"א דאפילו בכלי שיר אין אסור אלא על היין, או למי שרגיל בהן כגון המלכים שעומדים ושוכבים בכלי שיר שזה אסור אף שלא על היין, ולכן יש למחות באותן שיושבין על היין לאכול סעודתן ובחוץ עומדין ומנגנין ובכל יום עושין כן, אך אפשר שיש מקום למנהגם כיון די"א שאין אסור אלא משתה של יין בלי אכילה משא"כ אם הוא גם משתה של אכילה (רמ"א ומ"ב ושעה"צ שם).

ול. ולפי דיעה שניה הנ"ל שלא נאסר אלא בקביעות, יש להתיר בר"ח וחול המועד וכדו'. אבל לשמוע בכל יום אסור (הליכות אבן ישראל).

ז. ודעת הב"ח דאפילו שיר בפה שלא על היין ג"כ אסור, שלא התירו בגמ' אלא זמר של מושכי הספינות או מושכי הבקרים, אבל של גרדיים אסור כיון שהוא לשחוק בעלמא, ולכן נשים המזמרות בפה בעת מלאכתו יש למחות להו. ואם אינן שומעות לנו מוטב שיהיו שוגגין ואל יהיו מזידין, אמנם אם הוא במקום שנמצאים שם גם אנשים, ואלו מזמרות ואלו עונין אחריהן, ה"ז כאש בנעורת ומצוה רבה לבטלם ומיב ספיינו. ת. נשים המזמרות כדי ליישו התינוק מותר. אר אם יש עוד אנשים אחרים בבית יש ליזהר משום קול באשה ערוה, וכן יש ליזהר שלא לזמר שירי עגבים ודברי נבלות לתינוק, דמלבד האיסור דמגרי יצר הרע אנפשיה הרי גם מוליד טבע רע לתינוק, ושומר נפשו ירחק מזה ויזהיר לבני ביתו ע"ז (שעה"צ ספכ"ה).

ש. השומע קול מנגנים. כשיצום נפשו ובפרט בג' צומות י"ז בתמוז וט"ב ובי' בטבת שהם מפני חורבן ביהמ"ק יכוין לכפר עליו על מה ששמע קול כלי שיר תופים ומחולות בסעודות הרשות, וע"י עינוי נפשו תכפר עליו נגד התענוג שלקח מהניגון, והיא תשובת המשקל (יפה ללב ח"ג סק"ה).

י. שמיעת דברי שיר מקלטות ע"י טיי'פ וכדו', דינו ככלי זמר שאסרו חז"ל לשמוע למי שרגיל בהם (אג"מ, שבה"ל, הליכות א"י).

יא. אפילו אם הטיי'פ נעשה משירה בפה ה"ז נהפר לכלי שיר ואסור (שבהיל חיח סי סכיז). ויש מתירין בזה אם נשמע רק קול זמר בפה (אגים ח"א סי' קס"ו).

יב. לצורך מצוה כגון בבית חתן וכלה הכל מותר, בין בפה ובין בכלי ואפילו על היין, רק יזהרו שלא יהא בה ניבול פה, ומ"מ אין לשמוח ביותר (רמ"א ומ"ב שבו).

אמנם בעיה"ק ירושלים נוהגים איסור שלא לנגן בשמחת נשואין בכמה כלי שיר, אלא בתוף בלבד, ואף בני חו"ל העושים נישואין בעיה"ק ירושלים צריכים לנהוג כחומרי המקום, ואסור להשתתף בחתונה שפורצים שם מנהג זה ומנגנים בכלי שיר (הליכות איי).

יד. אין איסור זה נוהג רק בשמחת חתונה. אבל בסעודת שבע ברכות וברית וחול המועד מותר (שם).

שו. כבר נהגו כל ישראל לומר דברי תשבחות או שיר של הודאות וזכרון חסדי הקב"ה על היין, אבל מה שמשוררין בבית המשתה אודך כי עניתני וכה"ג לשמחת מרעות, שלא כדיו הוא, כי אז התורה חוגרת שק ואומרת עשאוני בניך כמין זמר, אך בביהכ"ג לרגלים מצוה לזמר. וכן אין היתר לזמר בשבת אלא אותן שירים שנתקנו על הסעודה, אבל פיוטים אחרים אסורים. ומה שנהגו באיזה סטודות לשורר מדינוו דהייוו יחנדל זה ודאי חנוא גדול. נוולא התירו אלא זכרוו חסדי ה'. וכ"ש במה שלוקחיו על הסעודה ליצן אחד ועושה שחוק בפסוקים או בתיבות קדושות, וזהו עוון פלילי (סיג ומיב שם). שת. אם אומר פסוק דרך שירה וכוונתו לתת שבח להשי"ת מותר (הליכות א"י). וכ"כ בא"א תגינא וז"ל: וראה וווהמווורר וינווים מממ ורממווורמו ווורם השי"ת או יראתו או בושה מפניו. או איזה פסוק שבו בחינת התלמדות מצוות או הלכה או יראה או מוסר, אין חשש קפידא על השיר ומותר לכו"ע היטב, וכ"כ החרדים ז"ל בשם קדמונים לשורר להשי"ת תמיד ע"י אהבתו היטב, ולהא מלתא נראה דלכ"ע הרהור כדיבור ומחשבה טובה מצטרפת למעשה, וכן י"ל שבשבתות ויו"ט סיל בהנ"ל משורת ההלכה היטב עכ"ל.

יז. נחלקו הפוסקים בענין המשוררים בניגון של נכרים, דהיינו שהשיר הוא קדוש אלא ששרין אותו בניגוני הנכרים, וז"ל הברכי יוסף: בספר מעשה רוקח נשאל על המשוררים קדיש וסדושה לחו שירי נכרים. והאריר לאסור. והביא דברי מהר"ם די לונזאנו בספר שתי ידות שכתב בשם ספר חסידים ויזהר מי שקולו נעים שלא יזמר ניגונים נכרים, ודקדק שלא כתב שירים נכרים דזה פשיטא דאסור, אלא נגונים נכרים, כלומר אף דהשיר הוא קדוש הניגון נכרי יתחידהו ורו' נויי"נון. וונולה ממון דררי מהר"ח די לונזאנו עצמו שם בספר שתי ידות שכתב וז"ל: וזאת היתה לי סיבה גורמת לחבר רוב שירי על ניגוני הישמעאלים וכו', וראיתי קצת חכמים כמתאוננים רע על המחברים שירות ותשבחות להשי"ת על ניגונים אשר לא מבני ישראל המה, ואין הדין עמם כי אין בכך כלום עכ"ל.

#### = ובמושב לצים לא ישב ולא יזכר ולא יפקד שם 'בין הזמנים'

משום מה השתרש בקרב מחננו מנהג תמוה שנקרא 'בין הזמנים', בעיצומם של ימי הקיץ הלוהטים ננעלות דלתי היכלי התורה על מסגר ובריח, בחורים מנגינתם שבתו והתינוקות בורחים מבית הספר, רבים מבני הנעורים מסתובבים באפס מעש ותרים אחר תעסוקה כלשהו, אין ספק שמצב כזה הוא מצב של סכנה וכפרצה הקוראת לגנב, לא ייפלא לראות בחורים שבמשך השנה האחרונה התעלו לדרגות רמות בתורה ויראה. אולם אחר תקופה קצרה של ביו הזמנים קשה להכיר שאלו הם אותם אנשים שאך תמול שלשום יצאו מבין כותלי הישיבה, מה הפלא, הרי הרחוב בוער ונאחזת כאש בנעורת.

יצוין לשבח התופעה שרווחת בקרב הרבה מוסדות התורה. שאינם מזניחים את תלמידיהם ולא מפקירים אותם לחסדי החוצות והשווקים, אלא מארגנים מסגרות מיוחדות בין כותלי החומות המוגנות של המוסדות, למרות העול הכבד המוטל עליהם בלאו הכי, והוא בנוסף לעלויות הרבות הכרוכות בפעילות מסוג זה, אולם כשטובת התלמידים עומדת בראש המעיינות, השיקולים האחרים אינם תופשים מקום, וגדול שכרם מן השמים.

יחד עם זאת חייבים אנו לדעת, שעדיין קיימים הרבה מוסדות התורה והיראה אשר לא נכנעו להלכי הרוחות המנשבים חדשים לבקרים, ובתוככי המוסדות האלו מתנהלים סדרי הלימודים כמעט ללא שום שינוי משאר ימות השנה, התלמידים יחד עם רבותיהם צועדים מדי בוקר אל בית תלמודם ולומדים את חוק תלמודם הרגיל בחשק ובשמחה, וכמובן, שבהגיע חודש אלול, נמצאים הם באטמוספרה אחרת לגמרי, נעלה ומרוממת, אכן, למרות שאצל הרוב אולי אין הסדר כן 'אבל

יהודה עודנו רָדַ עם א-לָ מושל עוד ביראת אלוקים' (שון ושיי - הושעיב. א). אין ללכת אלא במקומות של אנשים מהוגנים

אך לאלה שכן נוהגים לצאת בימים האלה לפוש ולתור את הארץ, מחויבים אנו לעורר ולהתריע על חובת הזהירות הגדולה שמוטלת עליהם. קודם כל מו הסכנות הגשמיות. שמטבע הדברים מצויים יותר באתרים השונים המשונים. והוא חיוב גמור מדאורייתא של "ונשמרתם מאד לנפשותיכם" (דברים ד. טו), ואיסור חמור לאדם להכניס את עצמו אפילו למקום של חשש סכנה. אפילו אם חבריו מפתים אותו בשפת חלקות לבוא אחריהם לא יימשר אבתרייהו אלא יהיה כהחכם עיניו בראשו. ואם בסכנות גשמיות אמרו כן, מה נענה ומה נאמר כאשר הדבר נוגע לסכנות רוחניות, אשר

אין ערוך לפגיעתם הרעה, ואם על שלמות ובריאות הגוף אנו מוזהרים באזהרה חמורה שלא תינזק, על אחת כמה וכמה מוזהרים אנו על הנשמה הטהורה שחלילה לא תיפגם אפילו בזיז כלשהו, ראייה אחת שלא במקומה עלולה להוריד לטמיון חודשים רבים של יגיעה ועמל התורה, התרועעות אפילו לזמן קצר עם חבר שאינו מהוגן עשויה להיות נזק בלתי הפיך ומעוות אינו יכול לתקוו. חלילה לנו מללכת למקומות מפוקפקים ומסוכנים מבחינה רוחנית.

אפס כי יודגש, שהגם שישנם מקומות שכעת נראים לנו כמקומות הגונים ונקיים מכל מיני אנשים מפוקפקים, ומה הגריעותא לטייל וליהנות במקומות כאלו, אולם לא תמיד כך הם פני הדברים, כי במקום אשר רגילים להסתובב שם אנשי זימה ופורקי עול נשאר רושם טמא על אותו מקום. ואפילו אחר שכבר הסתלקו משם, הטומאה שנותרת לרחף באותו מקום עלולה לפגום ולהשפיע . השפעות שאינם טובות על הנפש הרכה שנקלעה לשהות באותו מקום.

ידועים הדברים שכתב בספה"ק 'דגל מחנה אפרים' (בראשית פרשת וישב) בחומר עניין השפעת הטומאה על המקום, וזה לשונו: "וכמו שכתבו אנשי אמת יראי ה' על פסוק (תהלים א, א) 'ובמושב לצים לא ישב'. כי המקום גורם חס ושלום". וכלומר, למרות שהלצים כבר הסתלקו מכאו, אבל עצם הדבר שהם ישבו כאו לפני זמו הותירה את השפעתם הרעה על המקום. ומי לא יירא על נפשו בראותו דברים כדרבונות, ומי יכול לומר שלום עלי נפשי ואין לי ממה לחשוש, כי אין מי שמובטח לו שלא ייכשל מרוח הטומאה, ומהווה הדבר סכנה גם לנפשו וגם לנפש זרעו ח"ו, וכסיום לשונו של ה'דגל מחנה אפרים'. "והדבר הזה הוא נוהג תמיד בכל אדם ובכל זמן", ודי למבין.

אי לכך צריכים אותם התרים את הארץ להיזהר ולילך רק למקומות שמסתובבים שם אנשים יראים ושלמים שלא שייך בהם כל החששות האלו, כי מידה טובה מרובה, ובמקום ששהו שם אנשים כשרים וצדיקים משאירים המה רושם טוב על המקום ומשפיעים לטובה על אלו שבאים אחריהם, והצדיקים הקדושים שזיככו את גופם ונשמתם, כאשר הגיעו למקום מסוים יכלו להרגיש בבירור ולידע האם באותו מקום שהו מקודם אנשים מהוגנים או להיפך, ומה מאד הייתה להם קורת רוח כאשר הרגישו שכאן במקום הזה שהה בעבר איש צדיק וירא חטא אשר עבד כאן את בוראו בדחילו ורחימו.

בעניין זה מקובל על מרן בעל ה'חזון איש' זי"ע, שלצורכי בריאותו נהג לטייל מעט ברחובות הסמוכים לביתו ובפרדסים הרחבים שהקיפו השכונה הקטנה מכל עבר. ומסופר, שבאחת הפעמים התלווה אליו בו אחותו החביב אליו עד מאד. ה"ה מרו הגאוו האדיר רבי חיים קנייבסקי שליט"א, והנה, בחלפם סמוך לאחד העצים הפזורים במקום, נעמד ה'חזון איש' מלכת ואמר לרבי חיים, מריח אני כאן ריח של תורה, (א שמעק פון פורה), כנראה שלפני זמן קצר עמדו כאן במקום הזה כמה בני תורה ועסקו בתורה. רבי חיים הבין מיד שיש דברים בגו, ובאמת, לאחר בירור קצר שערך. נודע לו שממש באותו מקום עליו הצביע ה'חזון איש', עמדו לפני זמן קצר שני בחורים מישיבת פוניבז הסמוכה ודיברו בלימוד...

#### הדבר הזה נוהג תמיד בכל אדם ובכל זמן

לכן צריך כל אחד לדעת שבהנהגותיו ובתהלוכותיו אין הוא קובע רק לעצמו, אלא מעשיו משפיעים גם על הבאים לאחר כן, שאם הוא יתנהג באותו מקום כפי שבן תורה ירא וחרד צריך להתנהג, הרי שהוא ישאיר במקום רוח של קדושה רוח של טהרה, וכל מי שיבוא הנה תרגיש נשמתו באור התורה והקדושה המרחפת במקום הזה ויתבשם ממנה, אולם אם חלילה לא יתנהג כפי הראוי, הרי שגם ההשפעה שתישאר במקום תהיה כן ותוצאותיו מי ישורנה, ויידע האדם היטב את אשר לפניו.





RAMAPOST



# טיב המערכת.

#### ונתנם בכל שונאיך

בפרשתנו אנו רואים דבר מעניין מאוד, 'הֹקב"ה מבטיח 'והיה עקב תשמעון את המשפטים האלה ושמרתם ועשיתם אותם', אזי יבואו עלינו הרבה ברכות, שאחת מהם היא: 'והסיר ד' ממך כל חולי וכל מדוי מצרים.. ונתנם בכל שונאיך', והשאלה הנשאלת היא, מדוע אמורה הקללה ללכת על השונאים, (למרות שאנחנו שמחים מאוד בכך), וכי מה חטאו אותם שונאים שבשביל שרוצה הקב"ה לברך את בניו, הוא שולח את הקללות על שוואיהם?

ואפשר להסביר את הפסוק הזה ע"פ דברי הזוהר הק' האומר שכאשר האדם חוטא ויצאה גזירה מלפני השי"ת להעניש אותו, אזי אם טרם שהתקיימה הגזירה חזר האדם בתשובה, השי"ת לא מעניש את האדם, אך מצד שני לא יכולה הגזירה להתבטל מן העולם, מה עושה הקב"ה? לוקח את הגזירה ונותן אותה על גוי, כמו שכתוב 'ואתן אדם תחתיך' אל תקרי 'אדם' אלא 'אדום', שהשי"ת שם את הגזירה על אדום.

וראוי להביא כאן את דבריו של ספר צרור המור. וז"ל: 'האדם החוטא ומתחרט אחר כך אינו אותו האדם החוטא אבל הוא בריה חדשה, שכבר הפשיט עורו ובשרו מעליו בתעניות ובמלקיות והוא איש חדש. כאומרו: 'לעם נולד כי עשה'. ונאמר עליו אני היום ילידתיך', וא"כ איך ראוי שימות אחר שהוא איש אחר. ולכו הבעל תשובה הוא מכובד בעיני ד', כאומרו 'מאשר יקרת בעיני נכבדת', שהוא נתכבד מעצמו, 'ואני אהבתיך ואתן אדם תחתיך', ואמרו ז"ל אל תיקרי 'אדם' אלא 'אדום', ולאומים תחת נפשך' כאומרו ולאום מלאום יאמץ', כי אחר שזה האיש חטא ונגזרה עליו גזירה. הקב"ה מבטל את הגזירה מאיש זה אחר שהוא איש חדש, והופך את הגזירה על איש אחר חוטא מזרע אדום, בענין שהשטן לא יקטרג על זה האיש'.

בעמדנו בשבת מברכים של חודש התשובה חודש אלול נשים אל ליבנו את אלו הדברים, ונזכור כי הקב"ה אוהב את החוזר בתשובה, ואם ח"ו נגזרה גזירה על אחד מישראל, אחר תשובתו, הולכת הגזירה על כל שונאינו, ויה"ר שנשוב כולנו בתשובה שלימה ויתבטלו מעלינו כל גזירות רעות.

(עפ"י טיב התורה-עקב)

בְּעֵלְהִי הָהָרָה לְּטְהַת לְּיוֹת הָאָבָנְים לְּוֹחֹת הַבְּרִית אֲשֶׁר בָּרַת ה' עִּפָּבֶם וְאַשֵׁב בָּהָר אַרְבָּעִים יוֹם וְאַבְּלְתִים לְיִלְה לְּהָם לֹא אָבַלְתִי וֹפֵים לֹא שְׁתִיתִי: וַיִּהַן ה' אַלֵּי אָת־שְׁנֵי לְּוֹחֹת הָאַבְנִים כְּהָבִים בְּאָצְבַּע אֱלְהִים וַעֲלִיתָם בְּכָּל־הַדְּבָרִים אֲשֶׁר דְּבֶּר ה' עִמְבָב

בַּהַר מִתּוֹדְ הַאָּשׁ בִּיוֹם הַקַּהַלֹּ: (ט, טי)

באלו הדברים ביקש משה להורות לישראל את דבר העבודה, דהנה מחובת כל אדם מישראל להיות בקי בכל פרטי ומשפטי התורה, אך בבואו להוציא את חובתו אל הפעל מפתהו היצר ואומר לו שהתורה רחבה היא מיני ים, ולא תהיה ביכולתו להגשים את שאיפותיו, ויש שמוסיף להוכיחם שלא יהיה ביכולתם להשיג אפילו טיפה מימה של תורה בזה שמסלק מהם המוחין ומעלים מהם אפילו קצה ההבנה, בכך מקוה שירפו את ידיהם מן התורה ולא ישיגו ארחות חיים, וכתוצאה מכך לא ימלאו את חובתם בעולמם, כי העדר הידיעה מביא לידי העדר המעשה.

ולזאת ביקש משה לחזק ידים רפות, ולגלות שאלו ההוכחות אינם כי אם מתכסיסי היצר, כי זהו דרכו תמיד לעשות "ש מאין ולהוכיח על ידי דמיונות של כזב שלא תהיה ביכולתו של האדם להחזיק במעמדו בעבודת דמיונות של כזב שלא תהיה ביכולתו של האדם להחזיק במעמדו בעבודת בוראו, ועל כן מיד בבוא היצר אל האדם יידע האדם את אשר לפניו, וגם אם יוכיח לפניו בק"; טעמים שאין הוא מוכשר לתורה ולעבודה יאמין ששקר בפיו, והראיה לזה שהרי הבורא המשגיח על כל הברואים הוא שביווה עליו לעמוד על משמרתו, והוא הלוא לא יבוא בסרוניא עם בריותיו, ובהכרח שידע הא-ל יתברך כי לו הכח והיכולת להשיג את כל התרדת על בוריר ו בבעיתא בכותחא עלינו להאמין ששוא ידבר, ואין בדריו כי אם 'אחיזת עינים' וחובת האדם בזו השעה הוא לכבוש א התעלותו מתכסיסי היצר וליישר את ארחו לעשות בתום כל תצדקי כדי להתרצות לפני קונו, ודברי תכנינו ז"ל שאמרו (אבת בתם כל תצדקי המלאכה לגמור' יהיו נר לרגליו, וברבות הימים יווכח שלא היה שום שמץ של אמת בדברי היצר, כי יצליח ה' את דרכו ויעשה חיל בתלמודו.

וכך אמר להם משה לישראל: ממני עליכם ללמוד תכסיסי מלחמה, כי גם אני בהעלותי ההרה כדי להוריד 'לוחות הברית' ממעל, נטפל עלי היצר, בידעו שמכח הלוחות יתפשט אורה של תורה בעולם, כי עליה היו חרותים ה'עשרת הדברות' שכל המצוות שבתורה נכללו בהם, והיו האותיות שנחקקו על גביהם באצבע של מעלה מאירים כספירים והיו בכחם לעורר את הלבבות לקיום כל התורה כמשמעה, וכיון שידע היצר שקיומה של התורה תלויה באלו הלוחות הערים עלי במזימותיו והמשיך הסתרים שונים ומשונים, ועל אף שנצטוותי מפי הגבורה לעלות במעלות ההר וידעתי כי זהו רצונו של מקום, אעפ"כ לא התפעל היצר מידיעתי הבהירה וידעתי לטשטש דעתי כדי שלא אצליח במשימתי, והוטל עלי לעמוד איתן בדעתי מול הסתרים עצומים שהיו מנת חלקי באלו הימים, כי בחינת יום ולילה שמשו אז לפני בערבוביא, ועל אף שבימים כתיקונם אין בחינת לילה משמש בשחקים, קלקל היצר את השורה ומידי יום ביומו המשיך בחינות

AGADA.

טיב

ההודעות

Met 9%

של חושך, אך אני בתומי המשכתי לישב בהר משך אלו ארבעים יום, על אף שנסתמו ממני כל מעיינות החכמה, וניחוחה של תורה הקרויה 'לחם' אף שנסתמו ממני כל מעיינות החכמה, וניחוחה של תורה הקרויה 'לחם' לא העלתי בחכתי. אך אחר שהתגברתי על כל אלו המסכים הצליח ה' דרכי והאיר מזיוו עלי, ובאותה שעה מילא את ידיי בשני הלוחות שחקק בהם במו ידיו כל הדברים אשר דיבר עמכם מתוך האש, חיכה אותי להמשיך אורו הקדוש בתחתונים להאיר דרכם מתוך מכתב אלקים, ומכאן גם עליכם להבין כי כל ההסתרים אינם כי אם מתחבולות ומתכסיסי היצר, ועל האדם לאמץ את רוחו ולעמוד בעוז ובגבורה נגדו, ואחר שיעבור כל המסכים לאמים שכיל ויבין שלא היו בכל אלו כי אם מסכים מדומים בלבד.

ואו ישאל השואל מדוע עשה ה' ככה? הלוא ברצונו יתברך שבני ישראל יקיימו את דברו, ומדוע אם כן מעמידם בפני נסיונות והסתרים? הלוא אלו הנקיימו את דברו, ומדוע אם כן מעמידם בפני נסיונות והסתרים? הלוא אלו הנסיונות עלולים להניעם מתכלית בואם לעולם, כי יסוגו אחור מעבודת בוראם, ולמה אם כן יחשיך אורם? התשובה לזה הוא כי לולא אלו הנסיונות לא היה שום חידוש בקיום רצון העליון, כי מי פתי לא ישמע לעצת האדון ה' המורה להם שבילי החיים ומזהירם מלפנות באלו המובאות שבהם יכוו את בשרם ברותחין? ונמצא שלולא אלו הנסיונות יבין האדם כי הקב"ה מטיב עמו ללא כל תמורה, ותהיה בכך חסרון בטובתו, כי מטבעו של המשכיל שאינו חפץ בלחם חינם, ולזאת התחכם הבורא להעמיד מבצרים מדומים בפני האדם, ואז יהיה סבור שעליו למסור את נפשו כדי לקיים את הרצון בוראו, העליון, ובעצם הסכמתו מזכיח שמפקיר את כל עולמו כדי לקיים את הרצון וה הקושי ימלא את חסרונו כשייטיב השי"ת עמו ויכיר בנעימות התורה והמצות בעולם הזה, וכשיאציל השי"ת עליו מזיוו בעולם הזה ונשימות.

אלו הדברים נתבהרו על פי משל שמשלו חז"ל בספר תנא דבי אליהו (אליהו בהקסיף) וז"ל: למה בית ישראל דומין בעולם הזה לפני אביהן שבשמים? למלך בשר ודם שיש לו בנים ועבדים הרבה, עמד ובנה בתים הרבה ופלטירין הרבה ומישרין הרבה שאין להן סוף. העלה דבר על דעתו, אמר: אצרף את בניי ואת עבדיי מי שהוא אוהבני וירא ממני. עמד ובנה חצר שהיא ארבע אמות על ארבע אמות, ועשה מבוי על פתחו שהוא ארבע על ארבע טפחים, ועשה לו פשפש קטן שהוא יוצא למישרים גדולים להקביל פניו של מלך, ובאו בניו ועבדיו ועמדו בחצר ובמבוי, והמלך יודע בדעתו מי שהוא אוהבו וירא ממנו, מי שירא ממנו ואינו אוהבו. האוהב וירא מן המלך מצער גופו ויוצא בפשפש שהוא יוצא למשרים גדולים להקביל פניו של מלך, והירא ממנו ואינו אוהבו בחצר ובמבוי, וכ"ל.

מלן, והיו א טמנו האינו אחובר עומו בדבר הטברי, עכיל. מעד עד כעין הנ"ל מובא ברנא דבי אליהו (אליהו ווא פרק ים) וז"ל: משלו משל, למה הדבר דומה? למלך בשר ודם שהיו לו עבדים, והיו יושבין מעבר לחומה של ברזל. והיה המלך מכריז ואומר: כל מי שאוהב אותי יעלה בחומה של ברזל ויבא אצלי, ומי שהוא עולה בחומה של ברזל הוא ירא את המלך. אם עלו הרי הן אוהבין אותו,

או אותן שלא עלו? הוה אומר, איזה מהן חביב - אותן שעלו! היוצא מאלו הדברים שתכלית הרצון העליון שיוכיחו ישראל את אהבתם ואת נאמנותם לבוראם, וכבך יכשירו את עצמן להיות מוכן לשכרם הצפון להם. ועל כן אין לו להאדם להתבהל בראותו כי דרכי התורה והעבודה נגעלו לפניו, ועליו לנסות שוב ושוב לעשות ככל אשר לאל ידיו, עד אשר ימלא את סאת הקשיים שקצבו עבורו מן השמים, ואז יאיר השי"ת אורו לפניו, ויגיל לבו בתורה ובעבודת השי"ת.

זפני קבלת קהל בבית פורנו ורבנו שליט"א אך ורק בתא קולי שפספרו

05341-00024

יו"ר הוועדה הרוחנית: ר' יעקב רבינוביץ | עורך: ש. גולדשטיין



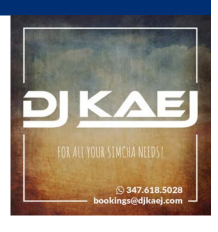




# YOUR FREE AD HERE! Send your artwork to mitzvos@ramapost.com to secure your ad space.













UNLIMITED**ISRAEL** ON ISRAEL'S MOST RELIABLE NETWORK P: 845-371-9800

As an independent agency we shop several companies to find you the right coverage and the right price. Wise Men Insurance Services www.POMONAENTERPRISES.com support@wisemeninsurance.com Ph 845-579-2978 Fax 845-231-6224

#### WHAT IS CHAYENU? Subscription-based daily Torah study -



#### Get Your Chayenu

To get Chayenu delivered to your home or office, visit

store, Google play or on the web at web.chayenu.org

And Chayenu is for everyor the layman, business perso teacher and scholar - all in bite-size or in-depth formal

## ROCKLAND TRANSFERS

CAR SERVICE



- Airport car service (departures and arrivals)
- City to City Per Hour Hire
- School (out-of-town)
- Reliable and Safe
- Fixed Rates
   No Added Fees
   Credit Cards Ac Credit Cards Accepted







Reserve Online www.RocklandTransfers.com Call / Text (845) 288-8888

# ACHDUS אחדות **ENTER A NEW UNIVERSE** OF KOSHER ENTERTAINMENT WITH EVERY ISSUE IN BOTH HEBREW AND ENGLISH

WWW.ACHDUTENT.COM ☐ □ @ 🛅 □ .

בסייד

#### Ramapost offers a weekly printed subscription to the following Divrei Torah:

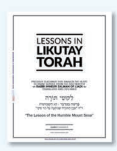
Please fill out the online form at RAMAPOST.COM/SUBSCRIBE-DIVREI-TORAH to subscribe. We ask that your free printed divrei torah be picked up every Friday at our Monsey (Rt 59) or Wesely Hills/Pomona location.





Sichat Hashavua

(Hebrew)









Meoros Hatzadikkim Dvar Torah &

Weekly Yahrzeits (English)

Ramapost.com/ meoros-hatzadikkim

**Likutay Torah** (English)

**Oneg Shabbos** (English)

Hitkashrut (Hebrew)

Ohr Chaim (Hebrew)

Torah Wellsprings

R' Elimelech Biderman (English)





TIV HAKEHILA · SHVILEI PINCHAS · AREIVIM · ANFEI EREZ · MIZMOR L'DOVID · PENINIM · KINDER TORAH · PARSHA PSHETEL · RAV BRAZIL

RAM HATORAH is a free weekly compilation of divrei torah that is organzied, printed and distributed by Ramapost to hundreds of readers. You can view/download past and present edtions at













טיב הקהילה • שבילי פנחס • דברי חיזוק והתעוררות • חוט של חסד • המברך • דברי שי"ח

FOR MORE INFORMATION PLEASE CONTACT MITZVOS@RAMAPOST.COM





בסייד - כג' אב תשע"ט - 24 אוגוסט 2019 · מאנסי: הדלקת נרות - 7:25 · מוציש"ק - 8:26 · מאנסי



דברי תורה מודפסים ומופצים על ידי ראמֶפּוֹסט

"בכל המקום אשר אזכיר את שמי אבוא אליך וברכתיך"

